
8 

 

 

 

 

 

 

 

 

MAKNA BELIS DALAM TRADISI TELMIA (PERKAWINAN ADAT) 

SUKU ABUI DI KELURAHAN WELAI TIMUR KECAMATAN 

TELUK MUTIARA KABUPATEN ALOR 

 

 

Leonard Lobo 

Staf Pengajar pada Program Studi Pendidikan Kewarganegaraan FKIP Undana 

e-mail: leonardlobo@staf.undana.ac.id 

 

 

Abstrak 

 

Permasalahan dalam penelitian ini adalah makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku 

Abui di Kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk Mutiara Kabupaten Alor dan proses pelaksanaan 

belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui di kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk 

Mutiara Kabupaten Alor. Tujuan dalam penelitian ini adalah mendeskripsikan makna belis dalam 

tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui di Kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk Mutiara 

Kabupaten Alor dan Mendeskripsikan proses pemberian belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) 

suku Abui di Kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk Mutiara Kabupaten Alor. Metode yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah metode penelitian deskriptif kualitatif. Subjek dalam penelitian 

ini adalah kepala suku Abui,tua-tua adat, tokoh masyarakat. Sumber data yang digunakan 

dikumpulkan baik dari data primer dan data sekunder yang telah diperoleh dari lapangan dalam 

bentuk kalimat jelas sehingga mudah dipahami. Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah 

wawancara, dokumentasi dan observasi Hasil penelitian ini menunjukan bahwa makna belis 

mengandung nilai sejarah, nilai budaya, nilai sosial dan nilai ekonomi. Dalam nilai sejarah belis 

merupakan suatu peninggalan dari kebudayaan nenek moyang yang harus dijaga dan dipertahankan 

nilai-nilai adat yang sudah ada. Dalam nilai budaya sama halnya dengan nilai sejarah dimana tradisi  

masyarakat Abui masih pakai dan perbaharui. Nilai sosial untuk mempererat tali hubungan keluarga 

besar. Nilai ekonomi sebagai ganti rugi dari orangtua perempuan. Ada tiga proses/tahapan 

pelaksanaan belis yang harus dilalui dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) masyarakat suku Abui 

yaitu: tahap peminangan, patah lidi dan hantaran perempuan. 

 

Kata Kunci: Makna Belis, Tradisi Telmia (Perkawinan Adat) 
 

 

 

PENDAHULUAN  
Indonesia merupakan negara dengan jumlah pulau mencapai lebih dari17.504, 

menjadikannya sebagai salah satu negara kepulauan terbesar di dunia dengan beragam kekayaannya. 

Indonesia tidak hanya memiliki kekayaan sumber daya alam yang melimpah, tetapi juga kekayaan 

kebudayaan yang beraneka ragam. Keragaman budaya adalah suatu situasi yang tidak dapat dihindari 

bagi sebuah negara kepulauan seperti Indonesia. Kawasan Indonesia yang terdiri dari banyak pulau 

membuat Indonesia kaya akan budaya karena terdiri dari berbagai suku bangsa, bahasa, dan agaman 

(Lapian, 1996:78) 

Suku Abui itu sendiri merupakan salah satu rumpun atau suku terbesar di Kabupaten Alor. 

Secara geografis suku Abui mendiami beberapa wilayah terutama di daerah pegunungan. Populasi 

suku Abui tersebar di beberapa kecamatan antara lain Kecamatan Alor Tengah Utara, Kecamatan 

Lembur, Kecamatan Mataru, dan sebagaian wilayah Kecamatan Alor Selatan dan Kecamatan Teluk 

p - ISSN : 1858-2893 

e - ISSN : 2772-5151 

VOLUME 20 NO. 1 EDISI APRIL 2022 

Jurnal Politik, Hukum, Sosial Budaya dan 

Pendidikan  

mailto:leonardlobo@staf.undana.ac.id


Gatranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022    p - ISSN 1858 - 2893 
   e - ISSN 2722 - 5151 

9 

 

Mutiara. Pada perkawinan secara adat di suku Abui tidak akan terwujud tanpa moko, sebagaimana 

telah disebutkan bahwa moko sebagai mas kawin yang dipakai dalam tradisi Telmia memiliki nilai 

dari terkecil sampai terbesar. Faktor yang mempengaruhi besar kecilnya belis tergantung pada 

kedudukan status sosial perempuan. Semakin tinggi status sosialnya semakin besar pula nilai 

belisnya. Dengan adanya perbedaan pemberian nilai belis ini secara implisit dianggap sebagai upaya 

diskriminasi atau membedakan harkat dan martabat perempuan satu dengan perempuan yang lain 

sehingga praktek penentuan nilai belis berdasarkan pendidikan perempuan harus ditiadakan. Tetapi 

sebenarnya tidak demikian, karena nilai belis didasarkan pada pendidikan merupakan suatu upaya 

menghargai, menghormati dan mendorong perempuan untuk menggapai pendidikan setinggi 

mungkin.  (Anif Istianah, 2021)  

Generasi muda suku Abui sebagai pewaris tradisi Telmia sangat diperlukan dalam 

mempertahankan makna belis itu sendiri. Pada kenyataannya, banyak generasi muda suku Abui yang 

tidak memahami makna belis sehingga mereka menganggapnya sebagai sesuatu yang memberatkan 

dan menakutkan. Namun kenyataanya pada suku Abui, budaya belis dengan moko adalah salah satu 

ciri khas yang tak bisa diubah dari masyarakat Alor atau sudah mendarah daging dan menjadi bagian 

erat yang penting dalam masyarakat suku Abui. 

 

METODE PENELITIAN 

Lokasi Penelitian  

Penelitian ini bertempat di Kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk Mutiara Kabupaten Alor 

 

Subjek Penelitian 

Subjek dalam penelitian ini adalah masyarakat Kelurahan Welai Timur yang tahu tentang 

makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui yang terdiri dari kepala suku Abui, 

para tua-tua adat, dan tokoh masyarakat. 

 

Sumber Data 

1. Data primer adalah data yang diperoleh secara langsung oleh penulis dari sumber asli atau 

informan, dalam hal ini kepala suku Abui, para tua-tua adat, dan masyarakat di Kelurahan Welai 

Timur melalui wawancara secara langsung (tatap muka).  

2. Data sekunder. Dalam melakukan penelitian ini penulis tidak hanya mengambil data dari informan 

saja, namun penulis juga mengambil data penelitian dari beberapa sumber berupa buku atau arsip 

yang telah dipublikasikan 

 

Metode Penelitian 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif kualitatif 

 

Teknik Pengumpulan Data 

a. Observasi 

Observasi dilakukan secara langsung dilokasi penelitian untuk melihat secara cermat, bebas, 

terstruktur terhadap objek penelitian dan segala pesristiwa yang timbul dalam berbagai upacara 

adat suku Abui untuk mengkaji tentang proses pelaksanaan belis dalam Tradisi Telmia 

(Perkawinan Adat) Suku Abui di Kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk Mutiara Kabupaten 

Alor.  

b. Wawancara 

Wawancara dilakukan secara langsung oleh penulis dengan dengan kepala suku, tua-tua adat dan 

tokoh masyarakat mengenai makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui 

c. Dokumentasi 

Mengambil foto-foto pada saat wawancara dan tulisan atau catatan-catatan penting dalam bentuk 

gambar atau foto dan vidio mengenai makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku 

Abui 

 

 

 

 



Gatranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022    p - ISSN 1858 - 2893 
   e - ISSN 2722 - 5151 

10 

 

Teknik Analsis Data 

a. Reduksi data 

Reduksi data dalam penelitian ini adalah data yang diperoleh dari hasil wawancara dengan para 

informan, memfokuskan perhatian pada hal-hal yang penting dalam penelitian ini mengenai 

makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) 

b. Penyajian Data 

Penyajian data yang digunakan dalam penelitian ini adalah menyusun dan menyajikan data yang 

telah direduksi dengan sedemikian rupa agar dapat memudahkan untuk penarikan kesimpulan dan 

pengambilan tindakan 

c. Penarikan Kesimpulan 

Penarikan kesimpulan merupakan bagian terakhir dalam menganalisis data. Penarikan kesimpulan 

dalam penelitian ini adalah penulis menarik kesimpulan atau jawaban atas rumusan masalah 

(permasalahan) yang diteliti mengenai makna belis dalam tradisi telmia (perkawinan adat) suku 

Abui 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui 

Menurut Rodliyah (2016:28) belis sebagai tanda yang menunjukan martabat perempuan yang 

penting. Sehingga dengan menikah, mendapat belis dan mengikuti suami sebagai ikatan yang 

berhubungan dengan nilai adat. Selain itu, belis menunjukan tanggung jawab pria dan keluarganya 

untuk secara adat dan resmi meminta seorang perempuan sebagai istrinya.  Salah satunya yakni belis 

yang merupakan tradisi yang sudah ada sejak lama dalam masyarakat suku Abui. Tiap daerah atau 

suku masyarakat tertentu mempunyai ciri khas tersendiri dalam memandang dan menjalankan tradisi 

perkawinan terlebih lagi perkawinan adat. Dalam smasyarakat suku Abui yang mempunyai istilah 

bayar “belis” atau “mahar”, tentu mempunyai bentuk atau jenis seserahan yang berbeda dengan belis 

atau mahar di daerah lain. Dalam masyarakat suku Abui jika berbicara tentang perkawinan adat ada 

tiga macam jenis tahapan dalam perkawinan suku Abui dan itu berbeda setiap bawaannya. Yang 

pertama yakni permintaan awal dari pihak laki-laki yang meminta ijin kepada keluarga perempuan 

dengan membawa siri pinang yang merupakan bawaan dari pihak laki-laki. Kedua adalah patah lidi 

yang merupakan sebuah simbol kebersamaan antara kedua belah pihak keluarga dimana dalam proses 

adat terutama dalam penentuan belis keluarga laki-laki harus menerima berapa banyak belis yang 

harus dikasih. Tahap ketiga dalam tradisi adat Telmia adalah awering hatang yaitu tahap dimana 

keluarga anak perempuan mengantar anak perempuan kerumah suaminya. Masyarakat suku Abui 

menjadikan belis sebagai salah satu syarat dalam tradisi perkawinan mereka. Belis yang sudah ada 

sejak lama dan terus-menerus dilestarikan dalam kehidupan bermasyarakat. Belis yang merupakan 

suatu simbo sahnya perkawinan adat di masyarakat suku Abui wajib dibayar oleh mempelai pria yang 

nantinya menjadi suami. Jumlah belis ditentukan oleh kesepakatan dari keluarga kedua calon 

mempelai. Dalam suatu kebudayaan atau tradisi di daerah tentu mempunyai pandangan dari kaum 

penganut kebudayaan.   

Belis sudah mengalami pergeseran makna, di berbagai pihak yang telah berusaha 

memperjuangkan kearifan budaya yang seutuhnya sesuai makna yang diwariskan leluhur. Meski 

terjadi pergeseran makna masyarakat suku Abui tetap berniat untuk mempertahankan tradisi belis. Di 

dalam budaya manusia dapat mengenal nilai-nilai dalam budaya termasuk didalamnya proses adat 

perkawinan dan dampaknya bagi perempuan dalam masyarakat, manusia hidup dalam kebudayaan 

dan berinteraksi dengan kebudayaan. Belis juga mengandung makna kesetaraan. Dalam belis 

terkandung upaya untuk menghargai perempuan, tetapi ternyata terjadi pergeseran makna belis 

dimana belis masa kini sering terjadi proses tawar menawar. Secara pribadi antara yang dibelis dan 

yang membelis akibatnya muncul pengaruh yang besar bagi masyarakat. Awalnya belis dimaknai 

secara kultural dan sekarang bergeser karena mengandung unsur ekonomi. Ketika belis dimaknai 

menurut ekonomi maka kehadiran belis seringkali disertai proses tawar menawar secara pribadi 

dalam prenata perkawinan. Dampak lebih luas adalah munculnya kemiskinan yang disebabkan nilai 

belis semakin mahal. 

Belis merupakan persoalan penting sebelum sebuah pernikahan diresmikan di gereja. Pada 

umumnya, belis selalu dimakna dengan pemberian dari pihak laki-laki kepada pihak perempuan, 

tentu berhubungan dengan sejumlah uang atau barang yang dilakukan sebelum upacara perkawinan. 



Gatranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022    p - ISSN 1858 - 2893 
   e - ISSN 2722 - 5151 

11 

 

Ini adalah urusan yang benar-benar serius yang dibahas oleh keluarga besar kedua belah pihak, 

walaupun sebenarnya belis hanya simbol untuk menjaga kehormatan seorang perempuan. 

Makna atau nilai belis dalam adat perkawinan masyarakat suku Abui  

a. Bentuk penghargaan terhadap mama (rahim mama). Hanya perempuanlah yang memiliki rahim. 

Tidak ada manusia yang jika ia tidak tumbuh dan berkembang dalam rahim perempuan. Karena 

itu penghargaan terhadap rahim dinyatakan belis 

b. Sarana pengukuhan terhadap suami istri, melalui belis secara resmi kedua suami istri dikukuhkan. 

Permintaan belis juga dimaksudkan untuk menghindari perceraian atau anggapan yang 

menggampangkan perkawinan yang telah direstui 

c. Sebagai bentuk tanda bahwa para lelaki dan keluarganya berkemampuan dan dapat bertanggung 

jawab menghidupkan istri dan anak. Belis sebagai simbol kemampuan memberikan rasa aman 

kepada pihak perempuan dan keluarganya 

Perkawinan adat suku Abui memiliki nilai-nilai filosofi sebagai berikut: pertama, perkawinan 

mengungkapkan kebutuhan dasar manusia untuk berada bersama dengan yang lain dalam suatu ranah 

kehidupan yang sejahtera, subur dan berkembang. Kedua, perkawinan bertujuan agar manusia dapat 

melanjutkan subsistensi dirinya lewat keturunan. Ketiga, perkawinan membuka sosialitas manusia 

agar berhubungan dengan orang lain dan kelompok lain sehingga terjalin suatu kekeluargaan dan 

persaudaraan. Keempat, perkawinan merupakan ruang pembentukan keluarga yang nantinya akan 

menjadi ruang transmisi nilai budaya dan moral , seperti tanggung jawab dan jiwa yang besar. 

Kelima, perkawinan kebebasan manusia terlembaga dalam suatu tatanana moral dan etika seperti 

menghargai perempuan yang sudah bersuami 

 

Proses pelaksanaan belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui 

  Menurut Trianto (2007:10) perkawinan merupakan salah satu peristiwa yang sangat penting 

dalam kehidupan masyarakat adat. Peristiwa ini bukan hanya suatu peristiwa yang mengenai mereka 

yang bersangkutan (perempuan dan laki-laki), akan tetapi orang tua, saudara-saudara dan keluarga-

keluarganya. Pada perkawinan masyarakat suku Abui terdapat beberapa tahapan yaitu: 

1. Wil tanga-mayol ta (peminangan) 

Prosesi pertama dalam perkawinan adat suku Abui adalah tahap wil tanga-mayol tanga atau 

disebut juga sebagai tahap peminangan. Dalam tahap ini pihak keluarga laki-laki, dalam hal ini 

orang tua kandung ditemani paman tersulung (menurut garis keturunan bapak) berkunjung 

kerumah keluarga perempuan. Kunjungan ini biasa dilakukan pada malam hari. Tahap wil 

tanga-mayol tanga ini sebelumnya disebut sebagai tahap perjodohan, karena baik anak laki-laki 

dan perempuan belum saling mengenal. Namun seiring perkembangan zaman tahap peminangan 

berdasarkan pilihan orangtua mulai ditinggalkan karena baik anak laki-laki dan perempuan telah 

saling mengenal sebelumnya (berpacaran).  

 Orang tua laki-laki dalam tahap wil tanga-mayol tanga wajib membawa benda-benda 

yang menjadi syarat resmi dan keseriusan dalam meminang. Benda- benda yang wajib dibawa 

dalam proses ini adalah:Fu- meting (siripinang), masing-masing paling sedikit 20 buah. Fu-

meting yang dibawah harus masih muda. Fu-meting merupakan simbol laki-laki dan perempuan 

yang hendak dipersatukan, Riyol kyekai (ayam jantan) satu ekor, Siyeng momang (beras 

tumbuk), secukupnya paling sedikit 5 mok, Kopi,gula, tembakau dan daun koli secukupnya. 

Benda- benda tersebut, selain riyol kyekai(ayam jantan), dimasukan dalam kamol/ fu lak 

untuk dibawah kerumah perempuan. Kamol dan fu lak merupakan bakul kecil yang terbuat dari 

anyaman rautan bambu atau batang aur. Kamol dan fu lak sering digunakan sebagai tempat 

penyimpan siri pinang bagi laki-laki (kamol) dan perempuan (fu lak) dalam acara-acara adatia 

maupun saat santai.  

Pihak laki-laki setelah diterima oleh keluarga perempuan saat berkunjung mengutarakan 

tujuan kedatangan mereka untuk meminang anak gadis dalam keluarga tersebut. Pihak laki-laki 

lalu meletakan benda-benda yang dibawah ditengah-tengah semua keluarga perempuanyang 

hadir pada saat itu sebagai bukti keseriusan. Setelah mendengar dan memahami dengan baik 

tujuan kedatangan pihak laki-laki, keluarga perempuan kemudian memanggil anak gadis mereka 

dan segera memberitahukan hal tersebut dan meminta untuk memberikan jawaban. Apabila anak 

gadis masih ragu-ragu memberikan jawaban, maka diberikanwaktu selama tiga hari. Akan tetapi 

apabila anak perempuan menolak pinangan tersebut pihak laki-laki tidak akan meminta kembali 



Gatranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022    p - ISSN 1858 - 2893 
   e - ISSN 2722 - 5151 

12 

 

benda-benda yang diserahkan sebagai syarat dalam prosesi wil tanga-mayol tanga. Akan tetapi 

apabila anak perempuan menerima pinangan tersebut, maka kedua keluarga segera merembuk 

untuk menetapkan waktu yang tepat untuk melangsungkan prosesi patah lidi. Dalam 

mepersiapkan proses tersebut, keluarga laki-laki harus meyerahkan sebuah moko sebagai lasing. 

Lasing merupakan tanda bahwa anak perempuan sudah ada yang memiliki yang mana di suku 

Abui dikenal dengan istilah gantung daun.  

Tahap wil tanga-mayol tanga oleh suku Abui dapat dilakukan dengan dua cara, yaitu 

dengan adanya kehadiran atau tanpa kehadiran anak laki-laki ( calon suami) dalam peminangan 

bersama orang tuannya. 

a. Tahap wil tanga-mayol tanga tanpa kehadiran anak laki-laki 

Merupakan tahap yang lazim berlaku yang kedudukan atau gengsinya dianggap lebih tinggi 

dari tahap wil tanga-mayol tanga dengan kehadiran anak laki-laki, karena ditahap ini 

keluarga besar kedua pihak belum saling mengenal sehingga tantangannya lebih besar. Selain 

itu, anak laki-laki dan perempuan dipuji karena mampu menjaga nama baik keluarga maupun 

suku.   

b. Tahap wil tanga-mayol tanga dengan kehadiran anak laki-laki 

Tahap wil tanga-mayol tanga dengan kehadiran anak laki-laki dapat terjadi karena adanya 

kejadian penting atau khusus dan bersifat mendesak atau segera. Kejadian khusus itu di suku 

Abui pada umumnya ada dua, yaitu:  

 tahap wil tanga-mayol tanga karena adanya kematian. Tahap peminangan ini terjadi 

apabila anak gadis yang disukai oleh laki-laki mengalami peristiwa duka. Namun tidak 

semua yang kematian yang terjadi dalam keluarga perempuan dapat dipakai untuk 

melangsungkan prosesi peminangan tetapi haruslah kematian dari orang yang mengasuh 

dan bertanggung jawab dalam kehidupan perempuan tersebut sejak dia masih kecil, 

seperti bapak dan mamanya atau kakek dan neneknya. Setelah keluarga laki-laki 

mendengar kabar duka yang menimpa keluarga perempuan maka segera dipersiapkan 

segala benda sebagai syarat-syarat yang diperlukan dalam wil tanga-mayol tanga yaitu, 

babi sedang satu ekor, selimut satu lembar apabila yang meninggal laki-laki atau sarung 

satu lembar apabila yang meninggal adalah perempuan, siri pinang, tembakau dan daun 

koli secukupnya, padi satu blek atau beras paling sedikit 10kg, dan kayu api secukupnya 

Saat melayat keluarga laki-laki membentuk barisan dengan urutan paling depan orang tua 

kandung. Bapak membawa selimut atau kain sarung, siri pinang dan tembakau yang diisi 

dalam kamol serta sementara mama membawa siri pinang yang di isi dalam fu-lak. 

Berikutnya barisan pemikul babi   ( biasanya dua orang laki-laki, satu didepan dan yang 

lain di belakang), lalu diikuti dengan barisan pembawa padi atau beras dan kayu api. 

Benda-benda tersebut diserahkan kepada keluarga duka dan kemudian keluarga laki-laki 

mengutarakan maksud hati meminang anak gadis mereka. Jika anak gadis menerima 

pinangan tersebut, maka anak laki-laki diminta untuk bela siri pinang darifu-lak mamanya, 

mengambil daun koli dan tembakau dari kamol bapaknya dan membagikannya kepada 

para pelayat. Setelah itu orangtua laki-laki akan pulang dan anak laki-laki akan tinggal 

rumah duka. Akan tetapi, apabila pinangan tersebut tidak diterima maka benda-benda 

yang telah diserahkan kepada keluarga duka tidak akan dimintai kembali tetapi oleh 

keluarga perempuan dicatat sebagai piutang yang harus dilunasi kelak apabila keluarga 

laki-laki mengalami kedukaan pula.  

 Tahap wil tanga-mol tanga karena kecelakaan. Tahap ini dilakukan apabila anak gadis 

telah hamil tanpa suami. Peristiwa hamil tanpa adanya suami merupakan suatu aib yang 

sangat memalukan bagi keluarga. selain itu menjadi bahan perguncingan tetangga-

tetangga. Untuk itu anak yang hamil ditanyai kemudian keluarga dari perempuan 

mengirim pesan kepada keluarga laki-laki melalui seorang perantara yang disebut 

tangwala. Jika anak laki-laki laki-laki membenarkan berita tersebut maka keluarga 

mengirim pesan melalui tangwala kepada keluarga perempuan bahwa mereka berkunjung.  

Selanjutnya orangtua laki-laki terkait untuk mencari solusi dari permasalahan tersebut. 

Dalam musyawarah keluarga, biasanya dikemukakan ketersedian benda-benda yang 

dibawa saat berkunjung kerumah perempuan. Benda-benda tersebut ada dua macam. 

Pertama untuk hasala tang sebagai denda adat dan juga benda untuk wil tanga-mayol 



Gatranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022    p - ISSN 1858 - 2893 
   e - ISSN 2722 - 5151 

13 

 

tanga. Benda-benda hasala tang sekaligus wil tanga-mayol tanga yang dibawah, 

yaitu:gong kecil satu buah, siri pinang, masing-masing paling sedikit 50buah. Siri pinang 

yang dibawah harus masih muda, merupakan simbol laki-laki dan perempuan yang 

hendak dipersatukan, babi besar satu ekor, beras paling sedikit 15kg, Tembakau 

secukupnya, daun koli satu kepala. Tetapi bila salah satu pihak menolak dengan alasan 

tertentu maka pihak laki-laki wajib membayarkan sejumlah benda sebagai denda adat. 

Benda-benda yang diberikan sebagai penghapus salah dari pihak laki-laki adalah:Tafa 

(moko). Tafa yang digunakan untuk menghapus salah antara lain fe hawa tafa, aimala 

tafa, mangkaisara tafa atau jawa tafa, Nimang hamun haroifang, yaitu denda sebagai 

pengganti pakian untuk anak gadis yang hamil berupa 1 stel pakian dalam dan pakian luar, 

kain sarung, kebaya dan perlengkapan mandi. Semua benda tersebut diserahkan kepada 

pihak perempuan disaksikan semua keluarga dihadapan dewan adat.  

2. Tahap Tikak Fak (patah lidi) 

Berbeda dengan tahap wil tanga-mayol tanga yang hanya dihadiri oleh orang tua 

perempuan serta orang tua laki-laki, pada tahap tikak fak ini dihadiri oleh keluarga besar dari 

pihak bapak. Keluarga dari pihak ibu tidak wajib menghadiri prosesi ini. Pada suku Abui, jika 

yang meminang berasal dari dalam maupun luar suku Abui, biasanya setelah melewati tahap wil 

tanga-mayol tanga diberi waktu paling lama 1 bulan untuk melangsungkan prosesi tikak fak. 

Dalam tahapan ini kedua pihak baik laki-laki maupun perempuan harus mempersiapkan segala 

sesuatu dengan baik. Benda-benda yang harus dibawa pihak laki-laki, yaitu: Moko satu buah, 

Gong kecil satu buah, Lasing (cincin), berupa satu buah moko cap rotan atau gong, Babi sedang 

satu er, Ayam dua ekor, Beras 20kg, gula pasir 2kg, Kopi, siri pinang, tembakau, daun koli 

secukupnya, dan Kayu api secukupnya. 

Sementara itu, persiapan keluarga perempuan dalam menyambut keluarga laki-laki dalam 

tikak fak ini adalah: 

a. But ne (makan minum) dalam mempersiapkan konsumsi, pada umumnya samadengan ditepat 

lain. Yang membedakan beras yang digunakan. Pada suku Abui beras yang digunakan adalah 

ayak momang (beras tumbuk). Menurut informasi yang penulis peroleh, penyajian nasi dari 

beras tumbuk kepada tamu merupakan salah satu cara mengucap syukur kepada Lahatala 

(Tuhan Allah) atas berkat berupa hasil berkebun serta merupakan tindakan memuliakan tamu. 

Selain beras, keluarga perempuan mempersiapkan ve kaliyeta (babi betina) untuk dibunuh 

dan diolah sebagai lauk. Selain ve mahiting (daging babi) tidak ada daging dan sayur lain 

yang disajikan. Ve mahiting biasanya menggunakan garam sebagai penyedap rasa tanpa 

tambahan dari penyedap rasa lainnya. Menurut kepercayaan orang Abui, hal ini merupakan 

harapan akan kehidupan kedua anak terhindar dari perceraian. 

b. Teng (tenda). Prosesi tikak fak dianggap aneh apabila tidak mendirikan teng. Bagi suku Abui 

keberadaan teng menandakan bahwa tuan rumah siap dan bersungguh-sungguh mendukung 

anaknya dalam telmiya, keberadaan teng juga melambangkan bahwa tuan acara menerima 

semua tamu yang datang dengan tangan terbuka dan hatang fui (tidak pelit).  

Selain mempersiapkan benda-benda tersebut kedua belah pihak juga perlu memperhatikan 

busana yang dikenakan. Umumnya pihak keluarga laki-laki dan perempuan menggunakan 

pakian dengan motif yang sama, yaitu: 

 Pakaian bagi laki-laki. Di suku Abui, anak calon suami dan orang tua kandung laki-laki 

dan perempuan serta dewan adat dari kedua pihak mengenakan celana kain dan baju 

kemeja polos putih. Nowang kabala (kain selimut) dipakai melilit dari pinggang sampai 

mata kaki sebagai penutup celana serta selendang yang digantung dileher. Selain pakaian 

aksesoris pelengkap yang wajib dibawah dalam pesta adat adalah kamol (bakul) yang 

berisi Fu-meting (siri pinang) dan kafak, sementara itu laki-laki lain yang terlibat langsung 

dalam prosesi tikak fakmengenakan celana panjang berkain atau levis dan baju kemeja 

beserta selendang yang digantung dileher.  

 Pakaian bagi perempuan. Pakaian yang dikenakan anak perempuan, orangtua kandung 

serta perempuan yang dituakan dalam keluarga adalah rok celana dan kebaya. Keng 

kebala (kain sarung) dipakai seperti memakai rok dari pinggang sampai menutup mata 

kaki. Rambut anak perempuan harus disanggul, selain itu fulak berisi siri 



Gatranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022    p - ISSN 1858 - 2893 
   e - ISSN 2722 - 5151 

14 

 

pinangmerupakan benda wajib yang harus dipakai. Sementara itu, perempuan lain yang 

terlibat dalam urusan dapur memakai kain sarung dan baju bebas tapi sopan.  

 Dalam tahap tikak fak, pada waktu keluarga hampir sampai dirumah anak perempuan, 

kurang lebih dalam jarak 50 meter dari rumah keluarga perempuan mereka akan berhenti sejenak 

untuk mengatur barisan keluarga terlebuh dahulu. Barisan paling depan adalah anak laki-laki 

bersama bapak dan pamannnya (anak laki-laki berada ditengah). Barisan kedua adalah para tetua 

adat  disusul berturut-turut oleh pembawa moko, gong dan babi, pembawa berasdan kayu api 

keluarga barisan terahir oleh keluarga terkait yang ikut menghadiri prosesi tikak fak. Rombongan 

kemudian berjalan kaki kerumah perempuan. Begitu sampai di pintu masuk halaman rumah, 

sudah ada keluarga pihak perempuan yang menyambut. “kangoo niya mama- shalom (baik oo 

bapak mama-shalom)” demikian sapaan khas suku Abui yang diucapkan oleh orang tua dan 

paman anak laki-laki bersama tangwala yang dibalas dengan salam yang sama dari tuan rumah. 

Setelah saling berbalas salam, keluarga laki-laki tidak dipersilahkan untuk masuk. Mereka tetap 

berdiri dan mempersilahkan para ketua adat dan keluarga dari anak perempuan memeriksa 

apakah benda-benda hantaran yang dibawah sesui aturan tikak fak atau tidak. Bila ditemukan ada 

benda yang tidak sesuai misalnya, babi yng seharusnya dibawah adalah babi sedang tetapi 

keluarga laki-laki membawa babi kecil maka keluarga laki-laki diminta untuk mencari 

penggantinya di kemudian hari dengan catatan akan diganti saat anak perempuan 

membutuhkannya. Setelah selesai dilakukan pemeriksaan, barulah keluarga anak perempuan 

menerima benda-benda bawaan dari keluarga laki-laki. Khusus untuk gong dan moko tidak 

diserahkan tetapi tetap dibawah oleh keluarga laki-laki dan akan diserahkan saat penetapan 

pokok belis.  

Setelah semua keluarga menempati tempat duduk yang disediakan, anak laki-laki diminta 

untuk mencari sampai menemukan anak perempuan yang telah disembunyikan sebelumnya. 

Setelah mendapatkan anak perempuan, mereka keluar dan anak laki-laki memperkenalkan 

kepada semua keluarga dan membagikan siri pinang kepada semua keluarga.  

Selanjutnya, tangwala (juru bicara) orang tua dan tokoh adat dari kedua pihak merembuk 

tentang moko apa yang harus diberikan sebagai mas kawin. Moko yang umum digunakan 

sebagai belis dalam suku Abui ada 4 macam, yaitu moko maikasara, moko jawa, moko kolmalei 

dan moko it kira. Besarnya nilai belis anak perempuan didasarkan pada beberapa pertimbangan, 

antara lain: 

a. Nilai belis mama, artinya bahwa sebelum menentukan nilai belis dari anak perempuan, 

ditelusuri dulu mas kawin atau belis yang dahulu dipakai bapak anak perempuan saat 

mempersunting mama dari anak perempuan. Jika nilai tafa yang digunakan saat itu adalah 

moko jawa, maka minimal belis anak perempuan harus moko jawa atau tafa dengan nilai 

lebih tinggi dari moko jawa. Tidak diperkenankan menggunakan tafa dengan nilai lebih 

rendah dari belis mama. Menurut sumber informasi alasan mendasar para tokoh-tokoh adat 

menetapkan aturan ini adalah sebagai bentuk kesetaraan kedudukan anak dan mama di depan 

adat. 

b. Status sosial keluarga, dilakukan dengan mempertimbangkan profesi atau kekayaan dari 

orang tua dan/atau anak perempuan. Setelah disampaikan kedudukan peran orangtua maka 

dilanjutkan dengan penentuan pokok belis. 

Apabila besar belis anak perempuan misalnya adalah senilai moko jawa maka keluarga laki-

laki harus menyiapkan moko fe hawa sebagai tukai. Tukai (tongkat) merupakan jaminan dan 

bukti keseriusan keluarga laki-laki dalam mempersunting anak perempuan. Apabila keluarga 

laki-laki tidak mampu memberikan tukai pada saat itu maka proses patah lidi dianggap batal dan 

akan dilanjutkan kembali saat sudah ada tukai. Kemudian dilanjutkan lagi dengan penentuan 

waktu pelaksanaan tahap mayol awering hatang.  

Apabila waktu pelaksanaan tahap mayol awering hatang telah disepakati, maka dilanjutkan 

dengan makan adat. Dalam makan adat bersama ini, pihak keluarga laki-laki diberi kesempatan 

pertama untuk mengambil tempat duduk didepan hidangan adat yang telah disediakan barulah 

disusul keluarga perempuan dengan urutan dari yang pertama adalah penanggung jawab (paman 

sulung) dari anak laki-laki dan perempuan menempati posisi kepala meja disusul paman tengah, 

bapak kandung, dewan adat, orang tua/dewasa yang lain serta anak-anak dan paman bungsu 

menempati posisi ekor/kaki meja. Kedua pihak, baik dari pihak anak laki-laki dan anak 



Gatranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022    p - ISSN 1858 - 2893 
   e - ISSN 2722 - 5151 

15 

 

perempuan duduk saling berhadapan mengililingi satu meja lalu makan bersama-sama. Jika 

makan bersama adat selesai maka berakhirpula prosesi patah lidi. 

3. Tahap Mayol Awering Hatang 

Tahap ketiga dalam tradisi adat telmia adalah awering hatang yaitu tahap dimana keluarga 

anak perempuan mengantar anak perempuan kerumah suaminya. Dikatakan suami karena 

mereka telah hidup bersama dibawah satu atap dalam waktu kurang lebih satu tahun sebelum 

prosesi awering hatang dilaksanakan. Adapula yang melaksanakan prosesi antar anak 

perempuan hanya dalam rentang satu minggu, bukan bagi keluarga yang mampu atau karena 

alasan mendesak, misalnya anak laki-laki bekerja diluar daerah dan jarang pulang kampung, 

prosesi antar perempuan dilaksanakan dengan rentang waktu satu hari setelah prosesi patah lidi.  

Busana yang dikenakan serta prosesi masuk kerumah laki-laki dalam tahap ini mirip dengan 

prosesi tahap patah lidi. Yang membedakan adalah keluarga laki-laki tidak memeriksa benda-

benda hantaran hyang dibawah keluarga perempuan. Mereka langsung menerima dan 

meletakannya ditempat yang telah dipersiapkan sebelumnya. 

Tanggungan/kewajiban benda-benda yang dipersiapkan untuk dibawah keluarga perempuan 

sebagai hantaran antara lain, yaitu: lung pei mit (jaga pintu), saudara anak perempuan, 

RT/Rw/Desa dan kewajiban agama. 

Setelah keluarga perempuan diterima dan beramahtama, di lanjutkan lagi dengan para tua 

adat membicarakan pelunasan tanggungan poko belis. Sebagaimana patah lidi, dalam tahap 

mayol aweing hatang yang dominan berbicara adalah keluarga perempuan. Tangwala lalu 

menyampaikan tanggungan yang harus dilunasi laki-laki, yaitu antara lain: tanggungan pokok 

belis, tanggungan untuk orang tua perempuan, tanggungan untuk suku, dan tanggungan 

administrasi. Setelah mendengar rincian tanggungan keluarga laki-laki yang harus dibayar, 

biasanya ada perdebatan-perdebatan yang mewarnai jalannya prosesi ini, baik berupa keberatan 

terhadap item tertentu, meminta penjelasan dan lain sebagainya. Bila keluarga laki-laki 

menerima semua tanggungan yang telah disampaikan maka dilanjutkan lagi dengan penyerahan 

pokok belis pertama kepada keluarga perempuan. Bila pokok belis pertama tidak diberikan 

kepada keluarga perempuan saat itu maka semua keluarga termasuk dewan adat tetap menuntut 

harus diberikan saat itu juga. Jika keluarga laki-laki mengatakan bahwa pokok belis pertama 

tidak dapat disiapkan saat ini, maka dewan adat bersama keluarga laki-laki segera membubarkan 

diri dengan membawa serta anak perempuan bersama cucu yang telah dilahirkan kerumah 

orangtua anak perempuan tanpa menyentuh hidangan yang telah dipersiapkan keluarga laki-laki. 

Tetapi apabila keluarga laki-laki dapat menyerahkan pokok belis, maka dilanjutkan dengan acara 

makan adat bersama sebabgaimana telah dilakukan pada tahap patah lidi. Setelah selesai 

keluarga perempuan pamit dan meminta kembali bakul-bakul yang telah digunakan sebagai 

wadah mengisi jagung dan padi. Keluarga laki-laki saat mengembalikannya, dalam setiap bakul 

wajib diisi dengan satu helai kain lipa.  

 

SIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasanyang dilakukan di Kelurahan Welai Timur dengan 

judul” makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui di Kelurahan Welai Timur 

Kecamatan Teluk Mutiara” dapat disimpulkan bahwa: 

1. Makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui 

a. Bentuk penghargaan terhadap mama (rahim mama). Hanya perempuanlah yang memiliki 

rahim. Tidak ada manusia yang jika ia tidak tumbuh dan berkembang dalam rahim perempuan. 

Karena itu penghargaan terhadap rahim dinyatakan belis. 

b. Sarana pengukuhan terhadap suami istri, melalui belis secara resmi kedua suami istri 

dikukuhkan. Permintaan belis juga dimaksudkan untuk menghindari perceraian atau anggapan 

yang menggampangkan perkawinan yang telah direstui. 

c. Sebagai bentuk tanda bahwa para lelaki dan keluarganya berkemampuan dan dapat 

bertanggung jawab menghidupkan istri dan anak. Belis sebagai simbol kemampuan 

memberikan rasa aman kepada pihak perempuan dan keluarganya 

2. Proses pelaksanaan belis. Dalam pelaksanaan belis ini, ada tiga tahap yaitu: 

a. Tahap Wil Tanga-Mayol Tanga (peminangan). Dalam tahap ini pihak keluarga laki-laki, dalam 

hal ini orang tua kandung ditemani paman tersulung (menurut garis keturunan bapak) 



Gatranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022    p - ISSN 1858 - 2893 
   e - ISSN 2722 - 5151 

16 

 

berkunjung kerumah keluarga perempuan. kunjungan ini biasa dilakukan pada malam hari. 

Pihak laki-laki mengutarakan tujuan kedatangan mereka untuk meminang anak gadis dalam 

keluarga tersebut lalu meletakan benda-benda yang dibawah ditengah-tengah semua keluarga 

perempuan yang hadir pada saat itu sebagai bukti keseriusan. 

b. Tahap Tikak Fak (patah lidih). Pada tahap tikak fak ini dihadiri oleh keluarga besar dari pihak 

bapak. Keluarga dari pihak ibu tidak wajib menghadiri prosesi ini. Setelah semua keluarga 

menempati tempat duduk yang disediakan, anak laki-laki diminta untuk mencari dan 

menemukan anak perempuan, memperkenalkan dan membagikan siri pinang kepada semua 

keluarga. Selanjutnya, tangwala (juru bicara) orang tua dan tokoh adat dari kedua pihak 

merembuk tentang moko apa yang harus diberikan sebagai mas kawin. Besarnya nilai belis anak 

perempuan didasarkan pada nilai belis mama dan status sosial perempuan 

c. TahapAwering Hatang (hantaran perempuan). Tahap dimana keluarga perempuan mengantar 

anak perempuan kerumah suaminya. Adapula yang melaksanakan prosesi antar anak perempuan 

hanya dalam rentang satu minggu, bukan bagi keluarga yang mampu atau karena alasan 

mendesak, misalnya anak laki-laki bekerja diluar daerah dan jarang pulang kampung, prosesi 

antar perempuan dilaksanakan dengan rentang waktu satu hari setelah prosesi patah lidi.  

 

 

Daftar Rujukan 

Bastomi, Suwaji. 1984. Kebudayaan Apresiasi Pendidikan Seni. Semarang 

Coomans, M. 1987. Manusia Daya: Dahulu Sekarang Masa Depan. Jakarta: PT Gramedia 

Cornelis van Vollenhoven, 1983. Orientasi Dalam Hukum Adat Indonesia, Jembatan kerja Sama 

dengan Inkultra Foundation Inc., Jakarta 

Darmadi, Hamid. 2014, Metode Penelitian Pendidikan Sosial. Bandung: Alfabeta 

DEPDIKBUD. 1985. Upacara Tradisional yang berkaitan dengan Peristiwa Alam dan Kepercayaan 

Daerah Nusa Tenggara Timur. Jakarta 

Duvall, Miler. 1985. Marriage And Family Development. (6th ed). Nee York: Harper & Roe 

Publishers.inc 

Fanda, Magdalena Christy. 2018. Makna Tu’u Belis Bagi Masyarakat Kelurahan Mokdale 

Kecamatan Labolain Kabupaten Rote Ndao 

Gennep, A Van. 1991. Hukum Adat. Jakarta : Pustaka Yudistira 

Hardito, Notopuro, 1969. Tentang Hukum Adat , Pengertian dan Pembatasan Dalam Hukum 

Nasional, Majalah Hukum Nasional, , Nomor 4, Jakarta 

Hilda, Yofiana. 2018. Makna Belis Dalam Adat Perkawinan Pada Masyarakat Desa Kempa Werang 

Ibrahim, Syah. 2009. Hukum Adat dan Sanksi Adat Perspektif Pembaharuan Hukum Pidana. Setara 

Press : Malang 

Koentjaraningrat. 2008. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: PT Rikena Cipta 

Lapian, A.B. 1996. Laut Pasar dan Komunikasi Antar-Budaya, Makalah disampaikan pada Kongres 

Sejarah Nasional 1996, Jakarta 

Nuwa, Theresia. 2018. Makna Belis Sebagai Mas Kawin: Studi Kasus Pada Pasangan Suami Istri 

Yang Menikah Dengan Menggunakan Belis Dan Tanpa Belis Pada Masyarakat Nagekeo, 

Flores 

Rodliyah , Siti (2016). Belis and thePerspctive ofdignified woman in the marital system of eas nusa 

tenggara (ntt) people. Jurnalof Education and Social Science. Universitas Sebelas Maret, 

Surakarta 

Santiana, Gaudiosa. 2019. Studi Tentang Tradisi Menelisik”Makna Belis”:Sistem Perkawinan Adat 

Manggarai Di Flores  

Soekanto, Soerjono.1976. Beberapa Permasalahan Hukum Dalam Kerangka Pembangunan di 

indonesia, Yayasan Penerbit Universitas Indonesia, Jakarta 

Soekanto, Soerjono. 1978. Pokok-Pokok Hukum Adat, Alumni, Bandung 

Sudiyat, Iman. 1981. Hukum Adat. Yogyakarta : Liberty 

Sztompka, Piotr. 2011 . Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada.  

Shils, Edward. 1981. Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta 

Soekanto, Soerjono. 2011. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Press 

Sugiyono. 2005. Memahami Penelitian Kualitatif. Bandung: CV Alfabeta 



Gatranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022    p - ISSN 1858 - 2893 
   e - ISSN 2722 - 5151 

17 

 

Saryono. 2010. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Alfabeta 

Team Penyusun Kamus Pusat Bahasa. 2002 : 1386. Arti Dari Tradisi 

Trianto, Titik Triwulan Tutik. 2007. Perkawinan Adat Wologoro Suku Tengger (Jakarta:Prestasi 

Pustaka Publisher 

Van, Reusen. (1992). Perkembangan Tradisi dan Kebudayaan Masyarakat. Bandung: Tarsito 

Wahyuningsih, Sri. 2016. Makna Budaya Belis Dalam Perkawinan Adat Bagi Masyarakat: Studi Di 

Kecamatan Witihama Kabupaten Flores Timur 

Wignjodipoero, Soerojo. 1968. Pengantar dan Asas-Asas Hukum Adat. Bandung 

Wulansari, Dewi. 2012. Hukum Adat Indonesia. Bandung : Refika Aditamas 


