atra nusantara o-ISSN : 18582893

Jurnal Politik, Hukum, Sosial Budaya dan e-ISSN : 2772-5151

VOLUME 20 NO. 1 EDISI APRIL 2022

MAKNA BELIS DALAM TRADISI TELMIA (PERKAWINAN ADAT)
SUKU ABUI DI KELURAHAN WELAI TIMUR KECAMATAN
TELUK MUTIARA KABUPATEN ALOR

Leonard Lobo
Staf Pengajar pada Program Studi Pendidikan Kewarganegaraan FKIP Undana
e-mail: leonardlobo@staf.undana.ac.id

Abstrak

Permasalahan dalam penelitian ini adalah makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku
Abui di Kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk Mutiara Kabupaten Alor dan proses pelaksanaan
belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui di kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk
Mutiara Kabupaten Alor. Tujuan dalam penelitian ini adalah mendeskripsikan makna belis dalam
tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui di Kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk Mutiara
Kabupaten Alor dan Mendeskripsikan proses pemberian belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat)
suku Abui di Kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk Mutiara Kabupaten Alor. Metode yang
digunakan dalam penelitian ini adalah metode penelitian deskriptif kualitatif. Subjek dalam penelitian
ini adalah kepala suku Abui,tua-tua adat, tokoh masyarakat. Sumber data yang digunakan
dikumpulkan baik dari data primer dan data sekunder yang telah diperoleh dari lapangan dalam
bentuk kalimat jelas sehingga mudah dipahami. Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah
wawancara, dokumentasi dan observasi Hasil penelitian ini menunjukan bahwa makna belis
mengandung nilai sejarah, nilai budaya, nilai sosial dan nilai ekonomi. Dalam nilai sejarah belis
merupakan suatu peninggalan dari kebudayaan nenek moyang yang harus dijaga dan dipertahankan
nilai-nilai adat yang sudah ada. Dalam nilai budaya sama halnya dengan nilai sejarah dimana tradisi
masyarakat Abui masih pakai dan perbaharui. Nilai sosial untuk mempererat tali hubungan keluarga
besar. Nilai ekonomi sebagai ganti rugi dari orangtua perempuan. Ada tiga proses/tahapan
pelaksanaan belis yang harus dilalui dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) masyarakat suku Abui
yaitu: tahap peminangan, patah lidi dan hantaran perempuan.

Kata Kunci: Makna Belis, Tradisi Telmia (Perkawinan Adat)

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara dengan jumlah pulau mencapai lebih daril7.504,
menjadikannya sebagai salah satu negara kepulauan terbesar di dunia dengan beragam kekayaannya.
Indonesia tidak hanya memiliki kekayaan sumber daya alam yang melimpah, tetapi juga kekayaan
kebudayaan yang beraneka ragam. Keragaman budaya adalah suatu situasi yang tidak dapat dihindari
bagi sebuah negara kepulauan seperti Indonesia. Kawasan Indonesia yang terdiri dari banyak pulau
membuat Indonesia kaya akan budaya karena terdiri dari berbagai suku bangsa, bahasa, dan agaman
(Lapian, 1996:78)

Suku Abui itu sendiri merupakan salah satu rumpun atau suku terbesar di Kabupaten Alor.
Secara geografis suku Abui mendiami beberapa wilayah terutama di daerah pegunungan. Populasi
suku Abui tersebar di beberapa kecamatan antara lain Kecamatan Alor Tengah Utara, Kecamatan
Lembur, Kecamatan Mataru, dan sebagaian wilayah Kecamatan Alor Selatan dan Kecamatan Teluk

8


mailto:leonardlobo@staf.undana.ac.id

atranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022 - ISSN 1858 - 2893
p p
e-ISSN2722-5151

Mutiara. Pada perkawinan secara adat di suku Abui tidak akan terwujud tanpa moko, sebagaimana
telah disebutkan bahwa moko sebagai mas kawin yang dipakai dalam tradisi Telmia memiliki nilai
dari terkecil sampai terbesar. Faktor yang mempengaruhi besar kecilnya belis tergantung pada
kedudukan status sosial perempuan. Semakin tinggi status sosialnya semakin besar pula nilai
belisnya. Dengan adanya perbedaan pemberian nilai belis ini secara implisit dianggap sebagai upaya
diskriminasi atau membedakan harkat dan martabat perempuan satu dengan perempuan yang lain
sehingga praktek penentuan nilai belis berdasarkan pendidikan perempuan harus ditiadakan. Tetapi
sebenarnya tidak demikian, karena nilai belis didasarkan pada pendidikan merupakan suatu upaya
menghargai, menghormati dan mendorong perempuan untuk menggapai pendidikan setinggi
mungkin. (Anif Istianah, 2021)

Generasi muda suku Abui sebagai pewaris tradisi Telmia sangat diperlukan dalam
mempertahankan makna belis itu sendiri. Pada kenyataannya, banyak generasi muda suku Abui yang
tidak memahami makna belis sehingga mereka menganggapnya sebagai sesuatu yang memberatkan
dan menakutkan. Namun kenyataanya pada suku Abui, budaya belis dengan moko adalah salah satu
ciri khas yang tak bisa diubah dari masyarakat Alor atau sudah mendarah daging dan menjadi bagian
erat yang penting dalam masyarakat suku Abui.

METODE PENELITIAN
Lokasi Penelitian
Penelitian ini bertempat di Kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk Mutiara Kabupaten Alor

Subjek Penelitian

Subjek dalam penelitian ini adalah masyarakat Kelurahan Welai Timur yang tahu tentang
makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui yang terdiri dari kepala suku Abui,
para tua-tua adat, dan tokoh masyarakat.

Sumber Data

1. Data primer adalah data yang diperoleh secara langsung oleh penulis dari sumber asli atau
informan, dalam hal ini kepala suku Abui, para tua-tua adat, dan masyarakat di Kelurahan Welai
Timur melalui wawancara secara langsung (tatap muka).

2. Data sekunder. Dalam melakukan penelitian ini penulis tidak hanya mengambil data dari informan
saja, namun penulis juga mengambil data penelitian dari beberapa sumber berupa buku atau arsip
yang telah dipublikasikan

Metode Penelitian
Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif kualitatif

Teknik Pengumpulan Data

a. Observasi
Observasi dilakukan secara langsung dilokasi penelitian untuk melihat secara cermat, bebas,
terstruktur terhadap objek penelitian dan segala pesristiwa yang timbul dalam berbagai upacara
adat suku Abui untuk mengkaji tentang proses pelaksanaan belis dalam Tradisi Telmia
(Perkawinan Adat) Suku Abui di Kelurahan Welai Timur Kecamatan Teluk Mutiara Kabupaten
Alor.

b. Wawancara
Wawancara dilakukan secara langsung oleh penulis dengan dengan kepala suku, tua-tua adat dan
tokoh masyarakat mengenai makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui

c. Dokumentasi
Mengambil foto-foto pada saat wawancara dan tulisan atau catatan-catatan penting dalam bentuk
gambar atau foto dan vidio mengenai makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku
Abui



atranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022 - ISSN 1858 - 2893
p p
e-ISSN2722-5151

Teknik Analsis Data

a. Reduksi data
Reduksi data dalam penelitian ini adalah data yang diperoleh dari hasil wawancara dengan para
informan, memfokuskan perhatian pada hal-hal yang penting dalam penelitian ini mengenai
makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat)

b. Penyajian Data
Penyajian data yang digunakan dalam penelitian ini adalah menyusun dan menyajikan data yang
telah direduksi dengan sedemikian rupa agar dapat memudahkan untuk penarikan kesimpulan dan
pengambilan tindakan

c. Penarikan Kesimpulan
Penarikan kesimpulan merupakan bagian terakhir dalam menganalisis data. Penarikan kesimpulan
dalam penelitian ini adalah penulis menarik kesimpulan atau jawaban atas rumusan masalah
(permasalahan) yang diteliti mengenai makna belis dalam tradisi telmia (perkawinan adat) suku
Abui

HASIL DAN PEMBAHASAN
Makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui

Menurut Rodliyah (2016:28) belis sebagai tanda yang menunjukan martabat perempuan yang
penting. Sehingga dengan menikah, mendapat belis dan mengikuti suami sebagai ikatan yang
berhubungan dengan nilai adat. Selain itu, belis menunjukan tanggung jawab pria dan keluarganya
untuk secara adat dan resmi meminta seorang perempuan sebagai istrinya. Salah satunya yakni belis
yang merupakan tradisi yang sudah ada sejak lama dalam masyarakat suku Abui. Tiap daerah atau
suku masyarakat tertentu mempunyai ciri khas tersendiri dalam memandang dan menjalankan tradisi
perkawinan terlebih lagi perkawinan adat. Dalam smasyarakat suku Abui yang mempunyai istilah
bayar “belis” atau “mahar”, tentu mempunyai bentuk atau jenis seserahan yang berbeda dengan belis
atau mahar di daerah lain. Dalam masyarakat suku Abui jika berbicara tentang perkawinan adat ada
tiga macam jenis tahapan dalam perkawinan suku Abui dan itu berbeda setiap bawaannya. Yang
pertama yakni permintaan awal dari pihak laki-laki yang meminta ijin kepada keluarga perempuan
dengan membawa siri pinang yang merupakan bawaan dari pihak laki-laki. Kedua adalah patah lidi
yang merupakan sebuah simbol kebersamaan antara kedua belah pihak keluarga dimana dalam proses
adat terutama dalam penentuan belis keluarga laki-laki harus menerima berapa banyak belis yang
harus dikasih. Tahap ketiga dalam tradisi adat Telmia adalah awering hatang yaitu tahap dimana
keluarga anak perempuan mengantar anak perempuan kerumah suaminya. Masyarakat suku Abui
menjadikan belis sebagai salah satu syarat dalam tradisi perkawinan mereka. Belis yang sudah ada
sejak lama dan terus-menerus dilestarikan dalam kehidupan bermasyarakat. Belis yang merupakan
suatu simbo sahnya perkawinan adat di masyarakat suku Abui wajib dibayar oleh mempelai pria yang
nantinya menjadi suami. Jumlah belis ditentukan oleh kesepakatan dari keluarga kedua calon
mempelai. Dalam suatu kebudayaan atau tradisi di daerah tentu mempunyai pandangan dari kaum
penganut kebudayaan.

Belis sudah mengalami pergeseran makna, di berbagai pihak yang telah berusaha
memperjuangkan kearifan budaya yang seutuhnya sesuai makna yang diwariskan leluhur. Meski
terjadi pergeseran makna masyarakat suku Abui tetap berniat untuk mempertahankan tradisi belis. Di
dalam budaya manusia dapat mengenal nilai-nilai dalam budaya termasuk didalamnya proses adat
perkawinan dan dampaknya bagi perempuan dalam masyarakat, manusia hidup dalam kebudayaan
dan berinteraksi dengan kebudayaan. Belis juga mengandung makna kesetaraan. Dalam belis
terkandung upaya untuk menghargai perempuan, tetapi ternyata terjadi pergeseran makna belis
dimana belis masa Kini sering terjadi proses tawar menawar. Secara pribadi antara yang dibelis dan
yang membelis akibatnya muncul pengaruh yang besar bagi masyarakat. Awalnya belis dimaknai
secara kultural dan sekarang bergeser karena mengandung unsur ekonomi. Ketika belis dimaknai
menurut ekonomi maka kehadiran belis seringkali disertai proses tawar menawar secara pribadi
dalam prenata perkawinan. Dampak lebih luas adalah munculnya kemiskinan yang disebabkan nilai
belis semakin mahal.

Belis merupakan persoalan penting sebelum sebuah pernikahan diresmikan di gereja. Pada
umumnya, belis selalu dimakna dengan pemberian dari pihak laki-laki kepada pihak perempuan,
tentu berhubungan dengan sejumlah uang atau barang yang dilakukan sebelum upacara perkawinan.

10



atranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022 - ISSN 1858 - 2893
p p
e-ISSN2722-5151

Ini adalah urusan yang benar-benar serius yang dibahas oleh keluarga besar kedua belah pihak,

walaupun sebenarnya belis hanya simbol untuk menjaga kehormatan seorang perempuan.

Makna atau nilai belis dalam adat perkawinan masyarakat suku Abui

a. Bentuk penghargaan terhadap mama (rahim mama). Hanya perempuanlah yang memiliki rahim.
Tidak ada manusia yang jika ia tidak tumbuh dan berkembang dalam rahim perempuan. Karena
itu penghargaan terhadap rahim dinyatakan belis

b. Sarana pengukuhan terhadap suami istri, melalui belis secara resmi kedua suami istri dikukuhkan.
Permintaan belis juga dimaksudkan untuk menghindari perceraian atau anggapan yang
menggampangkan perkawinan yang telah direstui

c. Sebagai bentuk tanda bahwa para lelaki dan keluarganya berkemampuan dan dapat bertanggung
jawab menghidupkan istri dan anak. Belis sebagai simbol kemampuan memberikan rasa aman
kepada pihak perempuan dan keluarganya

Perkawinan adat suku Abui memiliki nilai-nilai filosofi sebagai berikut: pertama, perkawinan

mengungkapkan kebutuhan dasar manusia untuk berada bersama dengan yang lain dalam suatu ranah

kehidupan yang sejahtera, subur dan berkembang. Kedua, perkawinan bertujuan agar manusia dapat

melanjutkan subsistensi dirinya lewat keturunan. Ketiga, perkawinan membuka sosialitas manusia

agar berhubungan dengan orang lain dan kelompok lain sehingga terjalin suatu kekeluargaan dan

persaudaraan. Keempat, perkawinan merupakan ruang pembentukan keluarga yang nantinya akan

menjadi ruang transmisi nilai budaya dan moral , seperti tanggung jawab dan jiwa yang besar.

Kelima, perkawinan kebebasan manusia terlembaga dalam suatu tatanana moral dan etika seperti

menghargai perempuan yang sudah bersuami

Proses pelaksanaan belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui
Menurut Trianto (2007:10) perkawinan merupakan salah satu peristiwa yang sangat penting
dalam kehidupan masyarakat adat. Peristiwa ini bukan hanya suatu peristiwa yang mengenai mereka
yang bersangkutan (perempuan dan laki-laki), akan tetapi orang tua, saudara-saudara dan keluarga-
keluarganya. Pada perkawinan masyarakat suku Abui terdapat beberapa tahapan yaitu:
1. Wil tanga-mayol ta (peminangan)

Prosesi pertama dalam perkawinan adat suku Abui adalah tahap wil tanga-mayol tanga atau
disebut juga sebagai tahap peminangan. Dalam tahap ini pihak keluarga laki-laki, dalam hal ini
orang tua kandung ditemani paman tersulung (menurut garis keturunan bapak) berkunjung
kerumah keluarga perempuan. Kunjungan ini biasa dilakukan pada malam hari. Tahap wil
tanga-mayol tanga ini sebelumnya disebut sebagai tahap perjodohan, karena baik anak laki-laki
dan perempuan belum saling mengenal. Namun seiring perkembangan zaman tahap peminangan
berdasarkan pilihan orangtua mulai ditinggalkan karena baik anak laki-laki dan perempuan telah
saling mengenal sebelumnya (berpacaran).

Orang tua laki-laki dalam tahap wil tanga-mayol tanga wajib membawa benda-benda
yang menjadi syarat resmi dan keseriusan dalam meminang. Benda- benda yang wajib dibawa
dalam proses ini adalah:Fu- meting (siripinang), masing-masing paling sedikit 20 buah. Fu-
meting yang dibawah harus masih muda. Fu-meting merupakan simbol laki-laki dan perempuan
yang hendak dipersatukan, Riyol kyekai (ayam jantan) satu ekor, Siyeng momang (beras
tumbuk), secukupnya paling sedikit 5 mok, Kopi,gula, tembakau dan daun koli secukupnya.

Benda- benda tersebut, selain riyol kyekai(ayam jantan), dimasukan dalam kamol/ fu lak
untuk dibawah kerumah perempuan. Kamol dan fu lak merupakan bakul kecil yang terbuat dari
anyaman rautan bambu atau batang aur. Kamol dan fu lak sering digunakan sebagai tempat
penyimpan siri pinang bagi laki-laki (kamol) dan perempuan (fu lak) dalam acara-acara adatia
maupun saat santai.

Pihak laki-laki setelah diterima oleh keluarga perempuan saat berkunjung mengutarakan
tujuan kedatangan mereka untuk meminang anak gadis dalam keluarga tersebut. Pihak laki-laki
lalu meletakan benda-benda yang dibawah ditengah-tengah semua keluarga perempuanyang
hadir pada saat itu sebagai bukti keseriusan. Setelah mendengar dan memahami dengan baik
tujuan kedatangan pihak laki-laki, keluarga perempuan kemudian memanggil anak gadis mereka
dan segera memberitahukan hal tersebut dan meminta untuk memberikan jawaban. Apabila anak
gadis masih ragu-ragu memberikan jawaban, maka diberikanwaktu selama tiga hari. Akan tetapi
apabila anak perempuan menolak pinangan tersebut pihak laki-laki tidak akan meminta kembali

11



Gatranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022 p-ISSN 1858 - 2893

e-1SSN2722-5151

benda-benda yang diserahkan sebagai syarat dalam prosesi wil tanga-mayol tanga. Akan tetapi
apabila anak perempuan menerima pinangan tersebut, maka kedua keluarga segera merembuk
untuk menetapkan waktu yang tepat untuk melangsungkan prosesi patah lidi. Dalam
mepersiapkan proses tersebut, keluarga laki-laki harus meyerahkan sebuah moko sebagai lasing.
Lasing merupakan tanda bahwa anak perempuan sudah ada yang memiliki yang mana di suku
Abui dikenal dengan istilah gantung daun.

Tahap wil tanga-mayol tanga oleh suku Abui dapat dilakukan dengan dua cara, yaitu

dengan adanya kehadiran atau tanpa kehadiran anak laki-laki ( calon suami) dalam peminangan
bersama orang tuannya.

a.

Tahap wil tanga-mayol tanga tanpa kehadiran anak laki-laki

Merupakan tahap yang lazim berlaku yang kedudukan atau gengsinya dianggap lebih tinggi
dari tahap wil tanga-mayol tanga dengan kehadiran anak laki-laki, karena ditahap ini
keluarga besar kedua pihak belum saling mengenal sehingga tantangannya lebih besar. Selain
itu, anak laki-laki dan perempuan dipuji karena mampu menjaga nama baik keluarga maupun
suku.

. Tahap wil tanga-mayol tanga dengan kehadiran anak laki-laki

Tahap wil tanga-mayol tanga dengan kehadiran anak laki-laki dapat terjadi karena adanya
kejadian penting atau khusus dan bersifat mendesak atau segera. Kejadian khusus itu di suku
Abui pada umumnya ada dua, yaitu:

» tahap wil tanga-mayol tanga karena adanya kematian. Tahap peminangan ini terjadi
apabila anak gadis yang disukai oleh laki-laki mengalami peristiwa duka. Namun tidak
semua yang kematian yang terjadi dalam keluarga perempuan dapat dipakai untuk
melangsungkan prosesi peminangan tetapi haruslah kematian dari orang yang mengasuh
dan bertanggung jawab dalam kehidupan perempuan tersebut sejak dia masih kecil,
seperti bapak dan mamanya atau kakek dan neneknya. Setelah keluarga laki-laki
mendengar kabar duka yang menimpa keluarga perempuan maka segera dipersiapkan
segala benda sebagai syarat-syarat yang diperlukan dalam wil tanga-mayol tanga yaitu,
babi sedang satu ekor, selimut satu lembar apabila yang meninggal laki-laki atau sarung
satu lembar apabila yang meninggal adalah perempuan, siri pinang, tembakau dan daun
koli secukupnya, padi satu blek atau beras paling sedikit 10kg, dan kayu api secukupnya
Saat melayat keluarga laki-laki membentuk barisan dengan urutan paling depan orang tua
kandung. Bapak membawa selimut atau kain sarung, siri pinang dan tembakau yang diisi
dalam kamol serta sementara mama membawa siri pinang yang di isi dalam fu-lak.
Berikutnya barisan pemikul babi ( biasanya dua orang laki-laki, satu didepan dan yang
lain di belakang), lalu diikuti dengan barisan pembawa padi atau beras dan kayu api.
Benda-benda tersebut diserahkan kepada keluarga duka dan kemudian keluarga laki-laki
mengutarakan maksud hati meminang anak gadis mereka. Jika anak gadis menerima
pinangan tersebut, maka anak laki-laki diminta untuk bela siri pinang darifu-lak mamanya,
mengambil daun koli dan tembakau dari kamol bapaknya dan membagikannya kepada
para pelayat. Setelah itu orangtua laki-laki akan pulang dan anak laki-laki akan tinggal
rumah duka. Akan tetapi, apabila pinangan tersebut tidak diterima maka benda-benda
yang telah diserahkan kepada keluarga duka tidak akan dimintai kembali tetapi oleh
keluarga perempuan dicatat sebagai piutang yang harus dilunasi kelak apabila keluarga
laki-laki mengalami kedukaan pula.

» Tahap wil tanga-mol tanga karena kecelakaan. Tahap ini dilakukan apabila anak gadis
telah hamil tanpa suami. Peristiwa hamil tanpa adanya suami merupakan suatu aib yang
sangat memalukan bagi keluarga. selain itu menjadi bahan perguncingan tetangga-
tetangga. Untuk itu anak yang hamil ditanyai kemudian keluarga dari perempuan
mengirim pesan kepada keluarga laki-laki melalui seorang perantara yang disebut
tangwala. Jika anak laki-laki laki-laki membenarkan berita tersebut maka keluarga
mengirim pesan melalui tangwala kepada keluarga perempuan bahwa mereka berkunjung.
Selanjutnya orangtua laki-laki terkait untuk mencari solusi dari permasalahan tersebut.
Dalam musyawarah keluarga, biasanya dikemukakan ketersedian benda-benda yang
dibawa saat berkunjung kerumah perempuan. Benda-benda tersebut ada dua macam.
Pertama untuk hasala tang sebagai denda adat dan juga benda untuk wil tanga-mayol

12



atranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022 - ISSN 1858 - 2893
p p
e-ISSN2722-5151

tanga. Benda-benda hasala tang sekaligus wil tanga-mayol tanga yang dibawah,
yaitu:gong kecil satu buah, siri pinang, masing-masing paling sedikit 50buah. Siri pinang
yang dibawah harus masih muda, merupakan simbol laki-laki dan perempuan yang
hendak dipersatukan, babi besar satu ekor, beras paling sedikit 15kg, Tembakau
secukupnya, daun koli satu kepala. Tetapi bila salah satu pihak menolak dengan alasan
tertentu maka pihak laki-laki wajib membayarkan sejumlah benda sebagai denda adat.
Benda-benda yang diberikan sebagai penghapus salah dari pihak laki-laki adalah:Tafa
(moko). Tafa yang digunakan untuk menghapus salah antara lain fe hawa tafa, aimala
tafa, mangkaisara tafa atau jawa tafa, Nimang hamun haroifang, yaitu denda sebagai
pengganti pakian untuk anak gadis yang hamil berupa 1 stel pakian dalam dan pakian luar,
kain sarung, kebaya dan perlengkapan mandi. Semua benda tersebut diserahkan kepada
pihak perempuan disaksikan semua keluarga dihadapan dewan adat.
2. Tahap Tikak Fak (patah lidi)

Berbeda dengan tahap wil tanga-mayol tanga yang hanya dihadiri oleh orang tua
perempuan serta orang tua laki-laki, pada tahap tikak fak ini dihadiri oleh keluarga besar dari
pihak bapak. Keluarga dari pihak ibu tidak wajib menghadiri prosesi ini. Pada suku Abui, jika
yang meminang berasal dari dalam maupun luar suku Abui, biasanya setelah melewati tahap wil
tanga-mayol tanga diberi waktu paling lama 1 bulan untuk melangsungkan prosesi tikak fak.
Dalam tahapan ini kedua pihak baik laki-laki maupun perempuan harus mempersiapkan segala
sesuatu dengan baik. Benda-benda yang harus dibawa pihak laki-laki, yaitu: Moko satu buah,
Gong kecil satu buah, Lasing (cincin), berupa satu buah moko cap rotan atau gong, Babi sedang
satu er, Ayam dua ekor, Beras 20kg, gula pasir 2kg, Kopi, siri pinang, tembakau, daun koli
secukupnya, dan Kayu api secukupnya.

Sementara itu, persiapan keluarga perempuan dalam menyambut keluarga laki-laki dalam
tikak fak ini adalah:

a. But ne (makan minum) dalam mempersiapkan konsumsi, pada umumnya samadengan ditepat
lain. Yang membedakan beras yang digunakan. Pada suku Abui beras yang digunakan adalah
ayak momang (beras tumbuk). Menurut informasi yang penulis peroleh, penyajian nasi dari
beras tumbuk kepada tamu merupakan salah satu cara mengucap syukur kepada Lahatala
(Tuhan Allah) atas berkat berupa hasil berkebun serta merupakan tindakan memuliakan tamu.
Selain beras, keluarga perempuan mempersiapkan ve kaliyeta (babi betina) untuk dibunuh
dan diolah sebagai lauk. Selain ve mahiting (daging babi) tidak ada daging dan sayur lain
yang disajikan. Ve mabhiting biasanya menggunakan garam sebagai penyedap rasa tanpa
tambahan dari penyedap rasa lainnya. Menurut kepercayaan orang Abui, hal ini merupakan
harapan akan kehidupan kedua anak terhindar dari perceraian.

b. Teng (tenda). Prosesi tikak fak dianggap aneh apabila tidak mendirikan teng. Bagi suku Abui
keberadaan teng menandakan bahwa tuan rumah siap dan bersungguh-sungguh mendukung
anaknya dalam telmiya, keberadaan teng juga melambangkan bahwa tuan acara menerima
semua tamu yang datang dengan tangan terbuka dan hatang fui (tidak pelit).

Selain mempersiapkan benda-benda tersebut kedua belah pihak juga perlu memperhatikan

busana yang dikenakan. Umumnya pihak keluarga laki-laki dan perempuan menggunakan

pakian dengan motif yang sama, yaitu:

» Pakaian bagi laki-laki. Di suku Abui, anak calon suami dan orang tua kandung laki-laki
dan perempuan serta dewan adat dari kedua pihak mengenakan celana kain dan baju
kemeja polos putih. Nowang kabala (kain selimut) dipakai melilit dari pinggang sampai
mata kaki sebagai penutup celana serta selendang yang digantung dileher. Selain pakaian
aksesoris pelengkap yang wajib dibawah dalam pesta adat adalah kamol (bakul) yang
berisi Fu-meting (siri pinang) dan kafak, sementara itu laki-laki lain yang terlibat langsung
dalam prosesi tikak fakmengenakan celana panjang berkain atau levis dan baju kemeja
beserta selendang yang digantung dileher.

» Pakaian bagi perempuan. Pakaian yang dikenakan anak perempuan, orangtua kandung
serta perempuan yang dituakan dalam keluarga adalah rok celana dan kebaya. Keng
kebala (kain sarung) dipakai seperti memakai rok dari pinggang sampai menutup mata
kaki. Rambut anak perempuan harus disanggul, selain itu fulak berisi siri

13



atranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022 - ISSN 1858 - 2893
p p
e-ISSN2722-5151

pinangmerupakan benda wajib yang harus dipakai. Sementara itu, perempuan lain yang

terlibat dalam urusan dapur memakai kain sarung dan baju bebas tapi sopan.

Dalam tahap tikak fak, pada waktu keluarga hampir sampai dirumah anak perempuan,
kurang lebih dalam jarak 50 meter dari rumah keluarga perempuan mereka akan berhenti sejenak
untuk mengatur barisan keluarga terlebuh dahulu. Barisan paling depan adalah anak laki-laki
bersama bapak dan pamannnya (anak laki-laki berada ditengah). Barisan kedua adalah para tetua
adat disusul berturut-turut oleh pembawa moko, gong dan babi, pembawa berasdan kayu api
keluarga barisan terahir oleh keluarga terkait yang ikut menghadiri prosesi tikak fak. Rombongan
kemudian berjalan kaki kerumah perempuan. Begitu sampai di pintu masuk halaman rumah,
sudah ada keluarga pihak perempuan yang menyambut. “kangoo niya mama- shalom (baik oo
bapak mama-shalom)” demikian sapaan khas suku Abui yang diucapkan oleh orang tua dan
paman anak laki-laki bersama tangwala yang dibalas dengan salam yang sama dari tuan rumah.
Setelah saling berbalas salam, keluarga laki-laki tidak dipersilahkan untuk masuk. Mereka tetap
berdiri dan mempersilahkan para ketua adat dan keluarga dari anak perempuan memeriksa
apakah benda-benda hantaran yang dibawah sesui aturan tikak fak atau tidak. Bila ditemukan ada
benda yang tidak sesuai misalnya, babi yng seharusnya dibawah adalah babi sedang tetapi
keluarga laki-laki membawa babi kecil maka keluarga laki-laki diminta untuk mencari
penggantinya di kemudian hari dengan catatan akan diganti saat anak perempuan
membutuhkannya. Setelah selesai dilakukan pemeriksaan, barulah keluarga anak perempuan
menerima benda-benda bawaan dari keluarga laki-laki. Khusus untuk gong dan moko tidak
diserahkan tetapi tetap dibawah oleh keluarga laki-laki dan akan diserahkan saat penetapan
pokok belis.

Setelah semua keluarga menempati tempat duduk yang disediakan, anak laki-laki diminta
untuk mencari sampai menemukan anak perempuan yang telah disembunyikan sebelumnya.
Setelah mendapatkan anak perempuan, mereka keluar dan anak laki-laki memperkenalkan
kepada semua keluarga dan membagikan siri pinang kepada semua keluarga.

Selanjutnya, tangwala (juru bicara) orang tua dan tokoh adat dari kedua pihak merembuk
tentang moko apa yang harus diberikan sebagai mas kawin. Moko yang umum digunakan
sebagai belis dalam suku Abui ada 4 macam, yaitu moko maikasara, moko jawa, moko kolmalei
dan moko it kira. Besarnya nilai belis anak perempuan didasarkan pada beberapa pertimbangan,
antara lain:

a. Nilai belis mama, artinya bahwa sebelum menentukan nilai belis dari anak perempuan,
ditelusuri dulu mas kawin atau belis yang dahulu dipakai bapak anak perempuan saat
mempersunting mama dari anak perempuan. Jika nilai tafa yang digunakan saat itu adalah
moko jawa, maka minimal belis anak perempuan harus moko jawa atau tafa dengan nilai
lebih tinggi dari moko jawa. Tidak diperkenankan menggunakan tafa dengan nilai lebih
rendah dari belis mama. Menurut sumber informasi alasan mendasar para tokoh-tokoh adat
menetapkan aturan ini adalah sebagai bentuk kesetaraan kedudukan anak dan mama di depan
adat.

b. Status sosial keluarga, dilakukan dengan mempertimbangkan profesi atau kekayaan dari
orang tua dan/atau anak perempuan. Setelah disampaikan kedudukan peran orangtua maka
dilanjutkan dengan penentuan pokok belis.

Apabila besar belis anak perempuan misalnya adalah senilai moko jawa maka keluarga laki-
laki harus menyiapkan moko fe hawa sebagai tukai. Tukai (tongkat) merupakan jaminan dan
bukti keseriusan keluarga laki-laki dalam mempersunting anak perempuan. Apabila keluarga
laki-laki tidak mampu memberikan tukai pada saat itu maka proses patah lidi dianggap batal dan
akan dilanjutkan kembali saat sudah ada tukai. Kemudian dilanjutkan lagi dengan penentuan
waktu pelaksanaan tahap mayol awering hatang.

Apabila waktu pelaksanaan tahap mayol awering hatang telah disepakati, maka dilanjutkan
dengan makan adat. Dalam makan adat bersama ini, pihak keluarga laki-laki diberi kesempatan
pertama untuk mengambil tempat duduk didepan hidangan adat yang telah disediakan barulah
disusul keluarga perempuan dengan urutan dari yang pertama adalah penanggung jawab (paman
sulung) dari anak laki-laki dan perempuan menempati posisi kepala meja disusul paman tengah,
bapak kandung, dewan adat, orang tua/dewasa yang lain serta anak-anak dan paman bungsu
menempati posisi ekor/kaki meja. Kedua pihak, baik dari pihak anak laki-laki dan anak

14



atranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022 - ISSN 1858 - 2893
p p
e-ISSN2722-5151

perempuan duduk saling berhadapan mengililingi satu meja lalu makan bersama-sama. Jika
makan bersama adat selesai maka berakhirpula prosesi patah lidi.
3. Tahap Mayol Awering Hatang

Tahap ketiga dalam tradisi adat telmia adalah awering hatang yaitu tahap dimana keluarga
anak perempuan mengantar anak perempuan kerumah suaminya. Dikatakan suami karena
mereka telah hidup bersama dibawah satu atap dalam waktu kurang lebih satu tahun sebelum
prosesi awering hatang dilaksanakan. Adapula yang melaksanakan prosesi antar anak
perempuan hanya dalam rentang satu minggu, bukan bagi keluarga yang mampu atau karena
alasan mendesak, misalnya anak laki-laki bekerja diluar daerah dan jarang pulang kampung,
prosesi antar perempuan dilaksanakan dengan rentang waktu satu hari setelah prosesi patah lidi.

Busana yang dikenakan serta prosesi masuk kerumah laki-laki dalam tahap ini mirip dengan
prosesi tahap patah lidi. Yang membedakan adalah keluarga laki-laki tidak memeriksa benda-
benda hantaran hyang dibawah keluarga perempuan. Mereka langsung menerima dan
meletakannya ditempat yang telah dipersiapkan sebelumnya.

Tanggungan/kewajiban benda-benda yang dipersiapkan untuk dibawah keluarga perempuan
sebagai hantaran antara lain, yaitu: lung pei mit (jaga pintu), saudara anak perempuan,
RT/Rw/Desa dan kewajiban agama.

Setelah keluarga perempuan diterima dan beramahtama, di lanjutkan lagi dengan para tua
adat membicarakan pelunasan tanggungan poko belis. Sebagaimana patah lidi, dalam tahap
mayol aweing hatang yang dominan berbicara adalah keluarga perempuan. Tangwala lalu
menyampaikan tanggungan yang harus dilunasi laki-laki, yaitu antara lain: tanggungan pokok
belis, tanggungan untuk orang tua perempuan, tanggungan untuk suku, dan tanggungan
administrasi. Setelah mendengar rincian tanggungan keluarga laki-laki yang harus dibayar,
biasanya ada perdebatan-perdebatan yang mewarnai jalannya prosesi ini, baik berupa keberatan
terhadap item tertentu, meminta penjelasan dan lain sebagainya. Bila keluarga laki-laki
menerima semua tanggungan yang telah disampaikan maka dilanjutkan lagi dengan penyerahan
pokok belis pertama kepada keluarga perempuan. Bila pokok belis pertama tidak diberikan
kepada keluarga perempuan saat itu maka semua keluarga termasuk dewan adat tetap menuntut
harus diberikan saat itu juga. Jika keluarga laki-laki mengatakan bahwa pokok belis pertama
tidak dapat disiapkan saat ini, maka dewan adat bersama keluarga laki-laki segera membubarkan
diri dengan membawa serta anak perempuan bersama cucu yang telah dilahirkan kerumah
orangtua anak perempuan tanpa menyentuh hidangan yang telah dipersiapkan keluarga laki-laki.
Tetapi apabila keluarga laki-laki dapat menyerahkan pokok belis, maka dilanjutkan dengan acara
makan adat bersama sebabgaimana telah dilakukan pada tahap patah lidi. Setelah selesai
keluarga perempuan pamit dan meminta kembali bakul-bakul yang telah digunakan sebagai
wadah mengisi jagung dan padi. Keluarga laki-laki saat mengembalikannya, dalam setiap bakul
wajib diisi dengan satu helai kain lipa.

SIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasanyang dilakukan di Kelurahan Welai Timur dengan
judul” makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui di Kelurahan Welai Timur
Kecamatan Teluk Mutiara” dapat disimpulkan bahwa:
1. Makna belis dalam tradisi Telmia (perkawinan adat) suku Abui

a. Bentuk penghargaan terhadap mama (rahim mama). Hanya perempuanlah yang memiliki
rahim. Tidak ada manusia yang jika ia tidak tumbuh dan berkembang dalam rahim perempuan.
Karena itu penghargaan terhadap rahim dinyatakan belis.

b. Sarana pengukuhan terhadap suami istri, melalui belis secara resmi kedua suami istri
dikukuhkan. Permintaan belis juga dimaksudkan untuk menghindari perceraian atau anggapan
yang menggampangkan perkawinan yang telah direstui.

c. Sebagai bentuk tanda bahwa para lelaki dan keluarganya berkemampuan dan dapat
bertanggung jawab menghidupkan istri dan anak. Belis sebagai simbol kemampuan
memberikan rasa aman kepada pihak perempuan dan keluarganya

2. Proses pelaksanaan belis. Dalam pelaksanaan belis ini, ada tiga tahap yaitu:

a. Tahap Wil Tanga-Mayol Tanga (peminangan). Dalam tahap ini pihak keluarga laki-laki, dalam

hal ini orang tua kandung ditemani paman tersulung (menurut garis keturunan bapak)

15



atranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022 - ISSN 1858 - 2893
p p
e-ISSN2722-5151

berkunjung kerumah keluarga perempuan. kunjungan ini biasa dilakukan pada malam hari.
Pihak laki-laki mengutarakan tujuan kedatangan mereka untuk meminang anak gadis dalam
keluarga tersebut lalu meletakan benda-benda yang dibawah ditengah-tengah semua keluarga
perempuan yang hadir pada saat itu sebagai bukti keseriusan.

b. Tahap Tikak Fak (patah lidih). Pada tahap tikak fak ini dihadiri oleh keluarga besar dari pihak
bapak. Keluarga dari pihak ibu tidak wajib menghadiri prosesi ini. Setelah semua keluarga
menempati tempat duduk yang disediakan, anak laki-laki diminta untuk mencari dan
menemukan anak perempuan, memperkenalkan dan membagikan siri pinang kepada semua
keluarga. Selanjutnya, tangwala (juru bicara) orang tua dan tokoh adat dari kedua pihak
merembuk tentang moko apa yang harus diberikan sebagai mas kawin. Besarnya nilai belis anak
perempuan didasarkan pada nilai belis mama dan status sosial perempuan

c. TahapAwering Hatang (hantaran perempuan). Tahap dimana keluarga perempuan mengantar
anak perempuan kerumah suaminya. Adapula yang melaksanakan prosesi antar anak perempuan
hanya dalam rentang satu minggu, bukan bagi keluarga yang mampu atau karena alasan
mendesak, misalnya anak laki-laki bekerja diluar daerah dan jarang pulang kampung, prosesi
antar perempuan dilaksanakan dengan rentang waktu satu hari setelah prosesi patah lidi.

Daftar Rujukan
Bastomi, Suwaji. 1984. Kebudayaan Apresiasi Pendidikan Seni. Semarang
Coomans, M. 1987. Manusia Daya: Dahulu Sekarang Masa Depan. Jakarta: PT Gramedia
Cornelis van Vollenhoven, 1983. Orientasi Dalam Hukum Adat Indonesia, Jembatan kerja Sama
dengan Inkultra Foundation Inc., Jakarta
Darmadi, Hamid. 2014, Metode Penelitian Pendidikan Sosial. Bandung: Alfabeta
DEPDIKBUD. 1985. Upacara Tradisional yang berkaitan dengan Peristiwa Alam dan Kepercayaan
Daerah Nusa Tenggara Timur. Jakarta
Duvall, Miler. 1985. Marriage And Family Development. (6th ed). Nee York: Harper & Roe
Publishers.inc
Fanda, Magdalena Christy. 2018. Makna Tu'u Belis Bagi Masyarakat Kelurahan Mokdale
Kecamatan Labolain Kabupaten Rote Ndao
Gennep, A Van. 1991. Hukum Adat. Jakarta : Pustaka Yudistira
Hardito, Notopuro, 1969. Tentang Hukum Adat , Pengertian dan Pembatasan Dalam Hukum
Nasional, Majalah Hukum Nasional, , Nomor 4, Jakarta
Hilda, Yofiana. 2018. Makna Belis Dalam Adat Perkawinan Pada Masyarakat Desa Kempa Werang
Ibrahim, Syah. 2009. Hukum Adat dan Sanksi Adat Perspektif Pembaharuan Hukum Pidana. Setara
Press : Malang
Koentjaraningrat. 2008. Pengantar limu Antropologi. Jakarta: PT Rikena Cipta
Lapian, A.B. 1996. Laut Pasar dan Komunikasi Antar-Budaya, Makalah disampaikan pada Kongres
Sejarah Nasional 1996, Jakarta
Nuwa, Theresia. 2018. Makna Belis Sebagai Mas Kawin: Studi Kasus Pada Pasangan Suami Istri
Yang Menikah Dengan Menggunakan Belis Dan Tanpa Belis Pada Masyarakat Nagekeo,
Flores
Rodliyah , Siti (2016). Belis and thePerspctive ofdignified woman in the marital system of eas nusa
tenggara (ntt) people. Jurnalof Education and Social Science. Universitas Sebelas Maret,
Surakarta
Santiana, Gaudiosa. 2019. Studi Tentang Tradisi Menelisik”Makna Belis”:Sistem Perkawinan Adat
Manggarai Di Flores
Soekanto, Soerjono.1976. Beberapa Permasalahan Hukum Dalam Kerangka Pembangunan di
indonesia, Yayasan Penerbit Universitas Indonesia, Jakarta
Soekanto, Soerjono. 1978. Pokok-Pokok Hukum Adat, Alumni, Bandung
Sudiyat, Iman. 1981. Hukum Adat. Yogyakarta : Liberty
Sztompka, Piotr. 2011 . Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada.
Shils, Edward. 1981. Sosiologi Perubahan Sosial. Jakarta
Soekanto, Soerjono. 2011. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Press
Sugiyono. 2005. Memahami Penelitian Kualitatif. Bandung: CV Alfabeta

16



atranusantara, Volume 20 No. 1, Edisi April 2022 - ISSN 1858 - 2893
p p
e-ISSN2722-5151

Saryono. 2010. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Alfabeta

Team Penyusun Kamus Pusat Bahasa. 2002 : 1386. Arti Dari Tradisi

Trianto, Titik Triwulan Tutik. 2007. Perkawinan Adat Wologoro Suku Tengger (Jakarta:Prestasi
Pustaka Publisher

Van, Reusen. (1992). Perkembangan Tradisi dan Kebudayaan Masyarakat. Bandung: Tarsito

Wahyuningsih, Sri. 2016. Makna Budaya Belis Dalam Perkawinan Adat Bagi Masyarakat: Studi Di

Kecamatan Witihama Kabupaten Flores Timur
Wignjodipoero, Soerojo. 1968. Pengantar dan Asas-Asas Hukum Adat. Bandung
Wulansari, Dewi. 2012. Hukum Adat Indonesia. Bandung : Refika Aditamas

17



