ISSN :1858-2893

Oktober

MAKNA RITUAL ADAT HAPO ANA (SYUKURAN BAYI LAHIR)
2019 PADA MASYARAKAT JINGITIU DI DESA PEDDARO KECAMATAN
HAWU MEHARA KABUPATEN SABU RAIJUA

Volume 17

Petrus Ly
Dosen pada Program Studi Pendidikan Kewarganegaraan FKIP Undana
e-mail: lypetrus@yahoo.co.id

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan proses pelaksanaan ritual adat Hapo Ana, makna yang
terkandung dalam prosesi ritual adat Hapo Ana serta simbol-simbol dari proses ritual adat Hapo Ana .
Penelitian ini dilaksanakan di desa Peddaro, Kecamatan Hawu Mehara, Kabupaten Sabu Raijua.
Teknik pengumpulan data yang digunakan yaitu observasi dan wawancara mendalam dengan
masyarakat umum dan tokoh masyarakat adat yang berpengaruh di lingkungan desa Peddaro. Data
yang diperoleh dikumpul kemudian data diolah dan dianalisis secara deskriptif. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa : (1) Ritual adat Hapo Ana merupakan salah satu tradisi daur hidup (/ife cycle)
yang dilaksanakan oleh masyarakat di Desa Peddaro. (2). Bagi masyarakat Desa Peddaro, Kecamatan
Hawu Mehara, Kabupaten Sabu Raijua, pelaksanaan ritual Hapo Ana dimaksudkan agar orang tua dan
anak selamat, serta terhindar dari ancaman malapetaka yang mungkin akan menimpanya khususnya
anak (bayi) yang baru saja lahir dan juga ketika sudah dewasa nanti anak diharapkan akan tumbuh dan
berkembang menjadi anak yang dapat membanggakan orangtua serta keluarga. Jadi dapat
disimpulkan bahwa ritual adat Hapo Ana pada masyarakat Jingitiu di Desa Peddaro, Kecamatan
Hawu Mehara, Kabupaten Sabu Raijua merupakan ritual adat yang wajib dilakukan serta memiliki
peran penting dan pengaruh terhadap tumbuh kembang bayi tersebut.

Kata Kunci : Hapo Ana, Proses Ritual, Simbol-Simbol

PENDAHULUAN Ketika seseorang berusaha berkomunikasi

Budaya atau kebudayaan berasal dari
bahasa Sanskerta yaitu buddhayah, yang
merupakan bentuk jamak dari buddhi (budi
atau akal) diartikan sebagai hal-hal yang
berkaitan dengan budi dan akal manusia.
Budaya adalah suatu cara hidup yang
berkembang dan dimiliki bersama oleh
sekelompok orang dan diwariskan dari
generasi ke generasi. Budaya terbentuk dari
banyak unsur yang rumit, termasuk sistem
agama dan politik, adat istiadat, bahasa,
perkakas, pakaian, bangunan dan karya seni.
Ritual adat, sebagaimana juga budaya
merupakan bagian tak terpisah dari bagian diri
manusia sehingga banyak orang cenderung
menganggapnya diwariskan secara genetis.

dengan orang-orang yang berbeda budaya dan
menyesuaikan perbedaan-perbedaannya
membuktikan bahwa budaya itu dipelajari.
Kebudayaan dan masyarakat memiliki
hubungan yang sangat erat, dimana segala
sesuatu yang terdapat dalam masyarakat dan
lingkungannya ditentukan oleh kebudayaan
yang dimiliki masyarakat itu sendiri. Salah
satu bentuk kebudayaan dalam masyarakat
adalah adat istiadat. Adat istiadat yang
diturunkan oleh nenek moyang kita secara
turun temurun, dan dijadikan acuan hidup
setiap masyarakat sebagai bentuk kebudayaan
yang khas. Adat bersumber pada sesuatu yang
sakral dan berhubungan dengan tradisi rakyat
secara turun temurun serta memiliki nilai

93



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

religius. Dalam masyarakat, baik masyarakat
kompleks maupun sederhana, ada sejumlah
nilai budaya yang saling berkaitan sehingga
membentuk sebuah sistem yang digunakan
sebagai  pedoman dari  konsep-konsep
kebudayaan yang memberi motivasi kuat
terhadap kehidupan masyarakat.

Masyarakat di Indonesia memiliki
beragam bentuk kebudayaan yang khas dengan
keunikan dari setiap suku, dengan demikian
adanya keberagaman bentuk kebudayaan dan
adat istiadat tersebut menjadi suatu daya tarik
tersendiri. Hal utama yang menjadi daya tarik
adalah dari sisi tradisi ritual - ritual dan
seserahan sebagai pelengkap dari ritual atau
upacara adat.

Suku Sabu atau yang biasa di sebut Do
Hawu (Orang Sabu) yaitu sekolompok
masyarakat yang meyakini diri mereka berasal
dari satu leluhur bernama Kika Ga. Awalnya,
orang sabu mendiami pulau sabu dan pulau
raijjua yang terletak di sebelah laut Sawu.
Seiring dengan perkembangan zaman banyak
orang sabu yang merantau keluar pulau sabu.
Suku Sabu Mayoritas orangnya memeluk
agama Kristen, tetapi sebelum Kekristenan
masuk ke wilayah Sabu, orang Sabu telah
memiliki kepercayaan mereka sendiri atau
memeluk agama suku. (Kaho, 2005:51).

Kepercayaan suku Sabu disebut dengan
kepercayaan Jingitiu. Di dalam kepercayaan
Jingitiu, orang Sabu percaya kepada satu zat
Ilahi yang disebut Deo Ama (Dewa/ Tuhan
Bapak). Bagi suku Sabu, Deo Ama merupakan
sumber dari alam semesta dan segala isinya
oleh karena itu dihormati dan sekaligus
ditakuti karena penuh dengan misteri. Di
bawah Deo Ama ada roh-roh yang mengatur
kegiatan musim, dan juga roh-roh leluhur yang
di sebut Deo Ama Deo Eppu (Dewa Bapak
Dewa Leluhur). Kepercayaan Jingitiu bukan
hanya mempengaruhi kehidupan religius orang
Sabu, melainkan juga mempengaruhi cara
pandang mereka terhadap keberadaannya
sebagai individu di tengah masyarakat Sabu.
Dalam pandangan mereka, setiap manusia
memiliki tempat dan perannya masing-masing,
baik di dalam keluarga, masyarakat, maupun
alam semesta. Semua itu diatur berdasarkan
hukum harmoni yang disebut Uku Rai Hawu
atau hukum tanah Sabu. (Kana, 1983:41)

Bagi orang Sabu, Uku Rai Hawu sama
halnya dengan hukum agama, keduanya dapat
dibedakan tetapi tidak dapat dipisahkan.
Kehidupan sosial, ekonomi, budaya, dan

ISSN 1858-2893

religius, merupakan satu kesatuan yang
menciptakan harmoni. Oleh karena itu, setiap
aspek kehidupan orang sabu sepenuhnya diatur
dan berdasarkan Uku Rai yang berkaitan erat
dengan  sistem  kepercayaan  mereka.
Pelanggaran terhadap adat sama halnya
dengan pelanggaran terhadap hukum agama,
yang dapat menimbulkan malapetaka dan
kehancuran dalam kehidupan bermasyarakat.
Untuk  menghindari malapetaka  dan
kehancuran maka orang Sabu harus senantiasa
melakukan amanat Deo Ama. Ada 9 upacara
wajib yang dilakukan oleh orang Sabu,
upacara-upacara ini dikenal dengan sebutan
Sembilan amanat Deo Ama atau sembilan
syariat agama (Pedara). Kesembilan upacara
wajib ini mencakup upacara-upacara yang
berkaitan dengan pekerjaan masyarakat,
seperti  bertani dan  berternak, yang
pelaksanaannya telah diatur dalam kalender
adat, serta upacara-upacara yang mencakup
siklus hidup manusia. (Kaho, 2005:90)

Salah satu upacara yang biasa dilakukan
oleh masyarakat Jingitiu di Sabu adalah
Upacara Hapo yang diartikan sebagai ritual
adat menyambut bayi yang baru saja lahir.
(Kaho, 2005:45).

Hapo yang dimaksudkan disini adalah
Hapo Ana atau Hapo Anak yakni yang
berhubungan dengan legalitas anak yang lahir.
Seperti pada umumnya dalam siklus
kehidupan manusia, masyarakat Sabu juga
memiliki kepercayaan bahwa menjadi seorang
manusia telah dimulai sejak dalam kandungan
hingga lahir dan kemudian mati. Tahapan
proses ini dilewati dengan ritual. Sama seperti
tradisi lain di luar Sabu. Hapo adalah sebuah
ritual yang dilakukan bertalian dengan
pengakuan sebuah proses kelahiran. Proses
kelahiran diyakini melewati sebuah tahap yang
sangat kritis baik yang dialami si ibu maupun
si anak yang dilahirkan. Untuk itu maka perlu
syukuran yang dilakukan demi dan atas
keselamatan jiwa anak maupun ibu. Proses
ritual yang dilakukan meliputi pemotongan tali
pusar (ari-ari), penamaan bayi, pemotongan
rambut/cukur rambut, dan pemberitahuan
kelahiran kepada relasi atau handai tolan da
sebagainya. semua tahap dalam kegiatan ritual
ini melambangkan harapan yang didambakan
untuk si bayi. Bagian penting dari kegiatan ini
adalah agar si bayi terlindung dari pelbagai
penyakit. Semua upacara ritual kelahiran ini
diakhiri dengan pengakuan resmi bahwa si

94



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

bayi secara sah menjadi warga masyarakat
setempat. (Simon, dkk, 2004:22).

Upacara ini merupakan upacara yang
wajib dilakukan oleh masyarakat Jingitiu Sabu
dengan kepercayaan bahwa dengan melakukan
upacara ini dapat terhindar dari malapetaka.
Upacara adat ini berkaitan dengan keteladanan
kewibawaan dan identitas diri dalam norma
dan nilai-nilai masyarakat sebagai lambang
dalam suatu upacara adat. Upacara adat
kelahiran ini  memiliki arti  yang
melambangkan suatu budaya tradisional
sebagai tanda syukur keselamat kemandirian
kebahagian tanggung jawab, solidaritas,
kejujuran, kasih sayang dan doa. Kesemua ini
adalah nilai-nilai sosial budaya yang ada pada
pelaksanaan upacara adat hapo. Masyarakat
Desa Peddaro beranggapan bahwa apabila
upacara ini dilaksanakan, maka akan tercipta
rasa aman bagi kehidupan masyarakat yang
bersumber dari Tuhan Yang Maha Esa dan
terhadap budaya leluhur mereka.

Upacara-upacara adat di Sabu tidak
memisahkan aspek religius dari aspek
kehidupan lainnya. Oleh sebab itu,
pelaksanaan upacara Hapo menyatukan dua
aspek kehidupan masyarakat Sabu, yaitu aspek
sosial dan religius. Melalui upacara Hapo,
anak tersebut mendapat pengesahan sebagai
bagian dari masyarakat Sabu melalui
keluarganya, dan juga sebagai bagian dari
persekutuan religius dengan para leluhurnya.

Berdasarkan wuraian di atas, maka
penulis tertarik dan ingin melakukan penelitian
tentang “Makna Ritual Adat Hapo Ana
(Syukuran Bayi Lahir) Pada Masyarakat
Jingitiu Di Desa Pedarro Kecamatan Hawu
Mehara, Kabupaten Sabu Raijua”

Sesuai dengan latar belakang di atas, maka
yang menjadi masalah pokok dalam penelitian
ini adalah :

1. Bagaimana tahapan proses ritual adat
Hapo Ana (Syukuran Bayi Lahir) pada
masyarakat Jingitiu di Desa Pedarro,
Kecamatan Hawu Mehara, Kabupaten
Sabu Raijua?

2. Bagaimana makna dari simbol-simbol
yang digunakan dalam tahapan proses
ritual adat Hapo Ana (Syukuran Bayi
Lahir) pada masyarakat Jingitiu di
Desa Peddaro, Kecamatan Hawu
Mehara, Kabupaten Sabu Raijua?

ISSN 1858-2893

MATERI DAN METODE
Ritual Hapo Ana
Pengertian Hapo Ana

Menurut Kaho (2005:45) Secara
harafiah kata Hapo berarti “sambut” atau
“menyambut”, maka secara sederhana upacara
Hapo dapat diartikan sebagai upacara
penyambutan terhadap seorang anak yang baru
lahir. Hapo Ana adalah upacara penyambutan
dan penerimaan seorang bayi yang baru lahir
supaya menjadi anak yang sah menurut adat.
Upacara ini dilakukan pada saat seorang anak
baru dilahirkan dari seorang istri yang sah.
Hapo juga dapat diadakan untuk menyambut
seorang anak yang dilahirkan dari seorang
perempuan yang bukan isteri yang sah atau
yang dilahirkan oleh seorang perempuan dari
seorang laki-laki yang bukan suaminya yang
menjadi anak dari keluarga ibunya. Anak ini
disebut ana do bui pa kepue atau anak yang
jatuh di pohon.

Menurut Detaq (1973:39) maksud dari
Hapo Ana yaitu cukur rambut dan mengaku
sah anak yang dilahirkan. Masyarakat Jingitiu
Sabu mengartikan ritual adat Hapo sebagai
ucapan syukur kepada Deo Ama yang telah
mengaruniakan anak yang merupakan berkat
yang dapat menghadirkan kebahagiaan serta
sukacita dalam keluarga. Sebagai rasa hormat
dan syukur kepada Deo Ama keluarga yang
telah dikaruniakan anak wajib melakukan
ritual adat penyambuta terhadap anak yang
baru lahir atau yang disebut Hapo. Ritual adat
Hapo biasanya dilakukan sehari setelah anak
dilahirkan. Ketika bayi dilahirkan, keluarga
harus segera melakukan beberapa upacara
khusus untuk memisahkan sang ibu dan bayi
dari masa kritis ketika persalinan. Setelah itu,
semua keluarga berkumpul untuk melakukan
upacara penyambutan si anak sebagai anggota
baru dalam keluarga. Setelah seorang anak
dilahirkan, maka pada esok paginya diambil
kopra dari sebuah kelapa yang dibeleah dua,
lalu memukulnya tiga kali berturut-turut di
atas kepala anak bayi tersebut. Ada juga orang
yang tidak mempergunakan kopra, tetapi taruh
tiga biji kacang hijau di dalam ketupat dan
melambainya tiga kali di atas kepala anak bayi
serta disebut namanya. Ini disebut “Merapo
anak”. Sesudahnya anak diberikan nama, lalu
bapaknya membawa ari-ari dan tali pusat pergi
menggantungnya di salah satu pohon waringin
atau bidara atau lontar. Pada malamnya diikat
seekor ayam jantan merah pada tiang utama
rumah selaku persembahan, dan esok harinya

95



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

barulah ayam itu disembelih. Setelah itu anak
bayi dicukur rambutnya dan si bapak
mengakui akan anaknya. Ini disebut Hapo.

Detaq (1973:40) Setelah upacara Hapo
dilakukan, permandian atau pembaptisan
merupakan  satu-satunya upacara dalam
rangkaian siklus hidup yang dilakukan oleh
setiap keluarga di tiap rai pada waktu yang
bersamaan di seluruh Sawu. Ia
menghubungkan upacara lingkaran hidup dan
upacara lingkaran tahun (takwin). Pada hari
ke-13 bulan Daba dilakukan upacara pejio ai
Daba (pejio = memandikan; ai = air; daba =
nama bulan; permandian bulan Daba). Seperti
disebutkan tadi tiap anak yang lahir selewat
hari permandian tahun, lalu harus menjalani
upacara pada waktu ini. Sehari sebelumnya,
Ibu si bayi/anak mencari buah pinang muda,
sirih dan daun kelapa muda, untuk diberikan
kepada sejumlah orang dalam keluarga
pihaknya. Mereka itu ialah bani kerame (si
pemangku bayi tatkala lahir, sodara
perempuan ibunya si ibu), bani tabu dilu
(pelubang kuping si bayi, sodara perempuan
ibunya si ibu), mone dagu langa (pemegang
tangan) dan mone j’elli dappi (penginjak
tikar), keduanya saudara lelaki si ibu. Orang-
orang inilah yang ketika upacara kelahiran
berperan penting. Upacara permndian Daba itu
berbeda pelaksanaannya bagi anak yang
dilahirkan oleh suami-istri yang sudah resmi
kawin atau ana nga ama (anak berbapak)
daripada upacara bagi anak yang dilahirkan
oleh permpuan yang belum kawin resmi atau
yang berstatus janda ana mobanni wue (anak
dari perempuan sendiri) atau ana pa amu
(anak dirumah).

Ada beberapa simbol yang terdapat pada
ritual-ritual dari upacara Hapo. Dimana setiap
simbol memiliki arti dan makna bagi setiap
kehidupan masyarakat yang meyakini ritual
tersebut. Setiap simbol yang digunakan dalam
upacara keagamaan selalu berhubungan atau
dihubungkan dengan realitas keagamaan
masyarakat. Simbol - simbol tersebut pada
mulanya merupakan benda-benda suci atau
dikeramatkan yang dibuat semata-mata
hanyalah dalam rangka fungsi keagamaan,
meski kemudian mengalami perluasan nilai,
setelah terjadi kontak dengan pariwisata.
Terlepas dari perluasan nilai  dalam
penggunaan simbol tersebut, disadari betapa
simbol tetaplah digunakan sebagai media
pemujaan dan penghormatan kepada kekuatan-
kekuatan alam yang kodrati. Dengan

ISSN 1858-2893

demikian, setiap simbol hampir dipastikan
memiliki nilai-nilai sakral yang bersifat
keagamaan.

Menurut Durkheim (2011:67), hal-hal
sakral adalah segala yang mempresentasikan
apa yang telah dibentuk dan dibiasakan dari
masyarakat  itu  sendiri  baik  berupa
kepercayaan, mitos, dogma (kepercayaan) dan
legenda-legenda merupakan representasi atau
sistem representasi yang mengekspresikan
hakikat hal-hal yang sakral, kebaikan, dan
kekuatan-kekuatan yang dihubungkan dengan
tuhan. Sejarah dan hubungan antar sesama hal
— hal yang sakral sama hubungannnya dengan
hal-hal yang profane. Oleh sebab itu, hal-hal
sakral tidak bisa disederhanakan dengan
mengatakannya sebagai sesuatu yang personal
seperti dewa-dewi atau roh-roh, batu, pohon,
mata air, potongan kayu, rumah dan segala
sesuatu bisa saja dianggap sebagai hal yang
sakral.

Menurut  Geertz  (1973:90), simbol
merupakan rumusan dari suatu gagasan,
abstraksi dari pengalaman yang
diimplementasikan pada bentuk yang jelas.
Simbol digunakan manusia untuk memahami
realitas dan membangun realitas. Simbol juga
memiliki beberapa fungsi antara lain, sebagai
representasi  dari  sesuatu  hal, untuk
mengekspresikan hal-hal yang tidak dapat
dijelaskan secara langsung, sebagai penanda
sesuatu hal , dan digunakan sebagai alat untuk
sebuah konsepsi.

Simbol yang digunakan dalam upacara-
upacara keagamaan tidak hanya berfungsi
sebagai pelengkap, melainkan lebih dari itu,
simbol tersebut memberikan nilai-nilai
sakralitas (kesucian) didalamnya. Hal ini
karena simbol-simbol tersebut berkaitan erat
dengan dimensi supranatural, sehingga
didalamnya mengandung aspek religius.
Awalnya simbol-simbol tersebut memang
benda biasa yang dibuat oleh manusia, tetapi
ketika 1ia dilibatkan dalam upacara,maka
simbol tersebut akan mengandung arti atau
makna secara lebih tinggi dan ditempatkan
pada tempat-tempat khusus untuk media
tersebut, misalnya seserahan atau sesajen dan
sebagainya.

Masyarakat Jingitiu
Jingitiu

Kepercayaan suku Sabu tidak dketahui
namanya akan tetapi sekarang ini masyarakat
baik di Sabu maupun di luar Sabu menamakan

96



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

kepercayaan Suku Sabu itu dengan sebutan
Jingitin. Para  Pastor Katolik Roma
berkebangsaan Portugis yang datang ke Sabu
pada awal abad ke-17 untuk tujuan penginjilan
memberi nama agama orang Sabu sebagai
Gentios. Yang dimaksudkan oleh mereka
adalah kafir yang artinya tidak percaya kepada
Allah.

Menurut konsep agama Kristen orang
Sabu dan para Mone Ama tidak mengerti arti
kata itu sehingga mereka tidak membantahnya.
Sikap tidak membantah ini dianggap para
pastor bahwa orang Sabu telah setuju dengan
nama itu. Di kemudian hari barulah mereka
menyadari akan makna negatif dari penamaan
itu. Akan tetapi sudah terlambat untuk
menghapus penamaan negatif itu dari
pemikiran banyak orang karena sudah terbiasa
dengan istilah itu ratusan tahun lamanya. Hal
ini disayangkan oleh Pdt. Dr. Frank L. Cooly
seorang staf peneliti pada Dewan Gereja-
Gereja di Indonesia. Maka nama itu tetap di
sandang sampai hari ini oleh agama suku
Sabu. Orang Sabu melafalkan nama Gentios
itu sesuai dengan lidah mereka maka jadilah
nama agama suku Sabu sebagai agama
Jingitiu. Hal yang sama dialami oleh agama
asli orang Belu. Disana Pastor Portugis
menamakannya sebagai agama Gentios yang
oleh orang Belu melafalkannya sebagai agama
Dintiu atau agama Jintiu.

Ketika para penginjil Protestan dari negeri
Belanda tiba di Sabu menjelang akhir abad ke-
19 nama kepercayaan Jingitu tetap di sandang
oleh kepercayaan Suku Sabu. Kemudian
beberapa pendeta GMIT di Sabu mencari-cari
dalih demi pembenaran agama Jingitiu itu.
Menurut mereka kata Jingitiu berasal dari kata
Jingi Ti dan Au. Jingi artinya melanggar atau
menolak, # artinya dari dan dan Au artinya
Engkau atau Tuhan. Jadi menurut mereka
adalah agama Jingitiu adalah agama yang
menolak Tuhan atau melanggar titah Tuhan.
Apa yang dikatakan pendeta itu bermaksud
semata-mata untuk melecehkan agama suku
Sabu. Para penginjil barat dan pendeta-pendeta
itu telah berlaku arogan oleh karena terdorong
sikap intoleran/konfrontatif mereka terhadap
agama suku Sabu. Bilamana kita belajar untuk
mengenal agama suku Sabu maka kita harus
dengan jujur mengakui bahwa sesungguhnya
agama suku Sabu bukanlah agama Kkafir,
meskipun konsep mereka tentang Allah tidak
sesuai dengan kesaksian Alkitab perjanjian
lama perjanjian baru. Mengenai hal ini Pdt.

ISSN 1858-2893

Victor I Tanya MTh, PhD dalam buku Orang

Sabu dan Budayannya (Kaho,2000:76) berkata

sebagai berikut :
“Dalam agama suku yang berneka
ragam di bumi persada kita semua
ini miliknya mempunyai kesadaran
dan praktek Ibadah kepada Tuhan
Yang Maha Esa. Sebab itu dalam
kepercayaan-kepercayaan agama
sukupun  tidak ada  politeisme
melainkan monoteism”.

Maka itu hendaknya kita mau belajar
mengenal akan agama suku Sabu ini demi
mengetahui bahwa ia dibangun atas konsep
dasar yang bukan kafir melainkan percaya
kepada Allah. (Kaho, 2000:76)

Kepercayaan Masyarakat Jingitiu tentang
Deo Ama

Kepercayaan suku Sabu dibangun atas
konsep dasar kepercayaan akan adanya suatu
Zat Ilahi yang disapa sebagai Deo Ama, suatu
oknum Ilahi yang maha tinggi yang menjadi
asal dan pangkal alam semesta dan segala
sesuatu yang ada di dalamnya.

Deo Ama bersemayan di tempat yang
maha tinggi dan maha suci yang dalam bahasa
Sabu dikatakan era do d’ida madera, do mau
do magala dae do ta terru. Nama sebenarnya
dari Deo Ama tidak diketahui. Hal itu
disebabkan karena nama itu terlalu suci dan
sangat mulia. Tak ada seorangpun yang dapat
tahan mendengar nama itu karena akan serta
merta mati terbakar tanpa bekas. Deo Ama
disapa juga menurut fungsi sebagai Deo Jawi,
Deo Woro Deo Panynyi, Deo Toda Deo
Peleku. Deo Jawi sering disebut Muri artinya
Yang Hidup atau Sang Kehidupan. Deo Woro
Deo Panynyi adalah Deo Ama yang
menampakkan diri dalam fungsi sebagai
Pencipta Alam semesta dengan segala isinya.
Deo Toda Deo Peleku adalah Deo Ama yang
menampakkan diri sebagai penghimpun dan
pengatur segala ciptaanNya. Di samping Deo
Ama dipercaya juga ada mahkluk-mahkluk
[lahi yang berkedudukan lebih rendah dari Deo
Ama. Mahkluk-mahkluk ilahi it adalah
pembantu pesuruh Deo Ama dengan tugas-
tugas khusus. Deo khusus seperti Deo Ha’ba
Wadu yaitu Deo yang bertugas pada waktu
musim kemarau yaitu pada musim sadap
lontar. Deo Haba nga Heleo Haba yang
bertugas pada waktu musim tanam sampai
panen tanaman di kebun dan sawah. Deo Pada
Deo Bata yang bertugas untuk mengayomi dan

97



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

menjaga kesuburan padang rumput dan
keselamatan kembang biak ternak. Deo-deo
khusus ini diibaratkan dengan malaikat Allah
menurut konsep Agama Kristen. Pada waktu
upacara doa persembahan dilakukan dalam
kaitan dengan urusan tertentu maka nama Deo
Ama akan disapa terlebih dahulu barulah nama
Deo khusus itu disebut. (Kaho, 2000:78)

METODE PENELITIAN
Metode Penelitian

Moleong  (2000:5)  Penelitian  ini
merupakan penelitian kualitatif yakni metode
penelitian yang digunakan untuk meneliti
kondisi objek yang alamiah. Penelitian ini juga
dikatakan fenomenologis, karena berusaha
memahami arti dari peristiwa, kejadian yang
terjadi  dilapangan dan kaitan-kaitannya
terhadap orang-orang yang berada dalam
situasi-situasi tertentu dan mereka berusaha
untuk masuk kedalam dunia konseptual para
subjek yang ditelitinya sedemikian rupa,
sehingga mereka mengerti apa dan bagaimana
suatu pengertian yang dikembangkan oleh
mereka di sekitar peristiwa dalam kehidupan
sehari-hari. Kemudian dari pada itu tujuannya
adalah untuk mengungkap peristiwa-peristiwa
riil di lapangan yang melalui informasi-
informasi yang di peroleh dari individu
maupun kelompok, secara tertulis maupun
secara lisan dengan berusaha mempertahankan
keutuhan objek yang diteliti.

Lokasi Penelitian

Penelitian  ini dilakukan  pada
masyarakat Jingitiu di Desa Peddaro,
Kecamatan Hawu Mehara, Kabupaten Sabu
Raijua. Alasan pemilihan lokasi tersebut
karena pelaksanaa upacara Hapo Ana yang
dilakukan oleh masyarakat Jingitiu di Desa
Peddaro, Kecamatan Hawu Mehara,
Kabupaten Sabu Raijua sudah mulai jarang
dilakukan lagi oleh masyarakat setempat
karena adanya perkembangan zaman yang
semakin modern yang mana sudah mulai ada
pergeseran nilai dan perbedaan pendapat
dengan alasan bahwa masyarakat sekarang
sudah banyak yang menganut agam Kristen
dan tidak lagi percaya pada kepercayaan
Jingitiu yang dianggap sebagai praktek
kekafiran dan juga di desa ini belum ada
peneliti yang mengkaji tentang pelaksanaan
upacara Hapo Ana (Syukuran Bayi Lahir) pada
masyarakat  Jingitiu di Desa Peddaro

ISSN 1858-2893

Kecamatan Hawu Mehara Kabupaten Sabu
Raijua.

Subyek Penelitian

Subjek penelitian ini adalah masyarakat
Jingitiu di Desa Peddaro, Kecamatan Hawu
Mehara, Kabupaten Sabu Raijua. Sedangkan
informan atau narasumber ditentukan oleh
peneliti dengan teknik purporsive sampling
dan snowball sampling. Sugiyono (2011:53)
menjelaskan  pengertian teknik  purposive
sampling adalah sebagai berikut :

Teknik  purposive  sampling  yaitu
masyarakat dalam hal ini tokoh-tokoh
masyarakat (tokoh adat) Jingitiu, dimana para
tokoh adat ini dipandang benar-benar
mengetahui tentang upacara Hapo Ana.

Penulis menggunakan teknik purposive
sampling vyakni atas dasar pertimbangan
tertentu dengan harapan dapat memperoleh
data yang diperlukan sesuai dengan tujuan
penelitian ini.

Sugiyono (2011:54) Teknik snowball
sampling adalah teknik penentuan informan
yang mula-mula jumlahnya kecil , kemudian
membesar dimana dalam penentuan sampel
dipilih beberapa orang, tetapi jika dengan
beberapa orang lain lagi yang dipandang lebih
tahu dan dapat memberikan data yang lengkap
untuk dilengkapi data yang diberikan oleh
beberapa orang sebelumnya untuk ditarik
kesimpulan  sebagai  kesimpulan  hasil
penelitian.

Dalam penentuan informan peneliti
memilih orang-orang yang mengetahui tentang
upacara Hapo Ana. Hal ini penting karena
mereka yang lebih memahami tentang upacara
Hapo Ana yang ada di Desa Peddaro,
Kecamatan Hawu Mehara, Kabupaten Sabu
Raijua seperti : 1) Tokoh adat yang disebut Do
Kepai Rae : Manggi Lino (60), 2) Tokoh adat
yang disebut Pulodo Muhu : Livingston Lulu
(56), 3) Tokoh adat yang diesbut Kenuhe
Muhu : Tahega (45).

Jenis Data
1. Data Primer

Data primer merupakan data yang
diperoleh oleh langsung dari lapangan
melalui wawancara dengan tokoh adat
di Desa Peddaro tentang bagaimana
proses pelaksanaan ritual adat Hapo
Ana pada masyarakat Jingitiu di Desa
Peddaro Kecamatan Hwu Mehara
Kabupaten Sabu Raijua serta makna

98



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

simbolik yang terkandung dalam
upacara Hapo Ana pada masyarakat
Jingitiu di Desa Peddaro Kecamatan
Hwu Mehara Kabupaten Sabu Raijua.
2. Data Sekunder

Data sekunder merupakan data
yang diperoleh dari studi kepustakaan
dengan cara membaca buku, literatur-
literatur atau sumber tertulis lainnya
yang berkaitan dengan substansi
penelitian yang dilakukan terdahulu
yang hampir sama dan berkaitan
dengan masalah yang diteliti

Teknik Pengumpulan Data
1. Teknik Wawancara

Wawancara adalah percakapan
dengan maksud tertentu (Moleong
2005). Percakapan ini dilakukan oleh
peneliti untuk mengetahui data dari
responden dan saling  bertukar
informasi  antara  peneliti  dan
responden secara langsung oleh dua
pihak  yaitu pewawancara yang
mengajukan pertanyaan dan
terwawancara  yang  memberikan
jawaban atas pertanyaan.

Dalam  teknik  ini, penulis
mewawancarai informan dengan cara
mengajukan  berbagai  pertanyaan
kepada informan dengan tujuan untuk
mendapatkan informasi yang akurat
terkait dengan penulisan ini. Teknik
wawancara ini penulis gunakan
dengan melihat kemampuan informan
yang mengetahui tentang upacara
Hapo Ana secara jelas agar hasil
wawancara yang diperoleh dapat
maksimal.

Peneliti melakukan tatap muka
dan wawancara mendalam dengan
informan yang terdiri dari tua adat,
tokoh masyarakat mengenai proses
pelaksanaan  ritual Hapo  Ana
(Syukuran ~ Bayi  Lahir)  pada
masyarakat Jingitiu di Desa Peddaro
Kecamatan Hawu Mehara Kabupaten
Sabu Raijua.

2. Teknik Observasi

Observasi pengamatan langsung
yaitu peneliti terlibat secara langsung
melihat gejala tertentu yang dilakukan
dengan mengamati, mendengar dan
mencatat. Dalam hal ini penulis
sendiri mengalami langsung upacara

ISSN 1858-2893

adat Hapo Ana pada masyarakat
Jingitiu di Desa Peddaro Kecamatan
Hawu Mehara Kabupaten Sabu Raijua
sambil mencatat hal-hal yang di
anggap penting sehubungan dengan
judul penelitian sehingga memperoleh
kejelasan tentang masalah yang diteliti
yaitu tahapan proses ritual adat Hapo
Ana (Syukuran Bayi Lahir) pada
masyarakat Jingitiu di Desa Peddaro
Kecamatan Hawu Mehara Kabupaten
Sabu Raijua dan makna simbolik yang
terkandung dalam ritual adat Hapo
Ana (Syukuran Bayi Lahir) pada
masyarakat Jingitiu di Desa Peddaro
Kecamatan Hawu Mehara Kabupaten
Sabu Raijua
3. Studi Kepustakaan/Dokumentasi

Dalam  penelitian  ini,  peneliti
mengambil foto bersama dengan
informan saat melakukan wawancara
dan  studi  kepustakaan  dengan
berpedoman pada literatur-literatut
yang relevan dalam pelaksanaan

upacara Hapo Ana. Teknik ini
kemudian membantu peneliti dalam
penelusuran  pembahasan  melalui
tulisan-tulisan ~ yang telah ada
sebelumnya.

Teknik Analisis Data
Penelitian ini  bersifat deskriptif

kualitatif dengan maksud untuk mendapatkan
data tentang Kajian Makna ritual adat Hapo
Ana (Syukuran Bayi Lahir) pada masyarakat
Jingitiu di Desa Peddaro Kecamatan Hawu
Mehara Kabupaten Sabu Raijua. Data yang
diperoleh di lokasi penelitian diolah atau
dianalisis dan digunakan untuk
mendeskripsikan jawaban yang diperoleh dari
responden menyangkut dengan kajian tentang
makna ritual adat Hapo Ana (Syukuran Bayi
Lahir) pada masyarakat Jingitiu di Desa
Peddaro Kecamatan Hawu Mehara Kabupaten
Sabu Raijua. Data yang diperoleh selanjutnya
diolah melalui beberapa tahap :

1. Editing yaitu memeriksa dan
mengoreksi data yang diperoleh
agar dapat dipertanggung
jawabkan.

2. Coding yaitu membuat klarifikasi
terhadap jawaban-jawaban yang
bervariasi dari responden agar
mempermudah kegiatan analisis.

99



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

Dari data yang dianalisis diatas
dapat diolah untuk mendeskripsikan
jawaban  yang  diperoleh  dari
responden menyangkut dengan kajian
tentang makna ritual adat Hapo Ana
(Syukuran ~ Bayi  Lahir)  pada
masyarakat Jingitiu di Desa Peddaro
Kecamatan Hawu Mehara Kabupaten
Sabu Raijua

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ritual Adat Hapo Ana (Syukuran Bayi
Lahir) pada Masyarakat Jingitiu

Sejarah adanya Ritual Hapo Ana

Menurut Kaho (2005:45) Secara harafiah
kata ~ Hapo  berarti  “sambut” atau
“menyambut”, maka secara sederhana upacara
Hapo dapat diartikan sebagai upacara
penyambutan terhadap seorang anak yang baru
lahir.

Sejarah ritual adat Hapo Ana menurut
Lino (60) yakni pada masa Ngara Rai, Hapo
Ana dimulai sejak perkawinan seorang laki-
laki yang bernama Ngara Rai dengan seorang
wanita yang bernama Piga Rai yang
merupakan saudari dari Ngara Rai atau yang
masih memiliki hubungan sebagai keluarga.
Lalu dari perkawinan tersebut Piga Rai
melahirkan 2 orang anak yang bernama Miha
Ngara (Laki-laki) dan Alu Ngara (Perempuan).
Pada saat itupun Ngara Rai dan Piga Rai
meyakini bahwa kedua anaknya Miha Ngara
dan Alu Ngara merupakan berkat dari Tuhan
yang patut untuk disyukuri. Pada saat anak
pertama dari Ngara Rai yakni Miha Ngara
lahir, Ngara Rai dan Piga Rai melakukan
upacara adat syukuran bayi lahir yang
dinamakan dengan Hapo Ana. Dalam bahasa
kiasan orang Sabu Hapo Ana juga diartikan
dengan Luhe Ruketu dan Teb’b’u Dilu. Dalam
bahasa Indonesia Luhe Ruketu memiliki arti
yakni cukur rambut dan Teb’b’u Dilu memiliki
arti tusuk telinga. Adapun rentetan riual-ritual

adat Hapo Ana yakni:
1. Halla Arru Jhiu
2. Petitu Langa
3. Tabhu Bhada
4. Luhe Rukattu
5. Tabhu Wodilu
6. Bhaja Nga’a Pa Kollo Tarru

7. Hogo Wie Deo Kelaha
Sampai pada saat masa sole susu, lahir
lagi seorang anak yang bernama Alu Ngara.
Lalu dilakukan lagi ritual adat Hapo Ana
untuk Alu Ngara.

ISSN 1858-2893

Setelah ritual adat Hapo Ana, masih ada 1
ritual yang harus dilakukan setelah Hapo Ana
yakni Dabb’a Ana atau yang dinamakan
dengan permandian/baptis adat.

Pihak Yang Terlibat dalam Upacara Hapo
Ana

Dalam kepercayaan Jingiitu pihak yang
terlibat dalam wupacara Hapo Ana adalah
keluarga inti (do kepai-do kepai pad’ara had’a
nga uku) dalam hal ini bukan keluarga asal
melainkan keluarga yang pantas dalam
upacara tersebut yang terdiri dari keluarga inti
dari pihak Ayah dan keluarga inti dari Pihak
Ibu yang sedang melangsungkan upacara adat
karena keluarga inti yang bertanggungjawab
penuh terhadap proses upacara adat Hapo Ana
dari proses awal sampai akhir namun turut
hadir juga handaitolan yang akan menyaksikan
dan mengikuti rangkaian upacara tersebut.

Sarana dan Prasarana dalam Ritual Adat
Hapo Ana
Sarana dan prasarana yang digunakan

dalam upacara Hapo Ana adalah :
Langa (Tangga)
Dappi (Tikar)
Arru (Periuk)
Tud’i (Pisau)
Oko (tempat menyimpan
makanan terbuat dari daun lontar)
Wowadu Deo (Batu
persembahan)
7. Nyiu kekku (kelapa kering)
8. Rau Due (Daun lontar)
9.  Rou Widu (Daun Alang-alang)
10. Rau Kepaka (Daun Pohon Nitas)
11. Hewan berupa : Ayam (Manu),

Babi (wawi), Kambing (ki’1)

nhwb =

o

Proses Pelaksanaan Upacara Ritual Adat
Hapo Ana

Menurut kepercayaan Jingiitu proses
pertama yang dilakukan yakni ketika Sang Ibu
pada masa menjelang kelahiran ketika sang
Ibu mulai merasakan kesakitan maka dipanggil
seorang dukun kampung terlatih yang terbiasa
mengurus persalinan dan yang nantinya akan
merawat Ibu Anak ketika sudah lahir.

Setelah anak sudah lahir ke dunia, sang
Ayah mengambil awu rao (abu sisa dari
tungku kayu api) menggunakan kab’a nyiu
(tempurung kelapa) lalu di lemparkan di tanah
tepat di bawah kolong rumah sang Ibu bersalin
tempat darah dari hasil bersalin lalu di tutup

100



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

menggunakan duri kelai ko (cabang buah
bidara) dengan maksud untuk mencegah
ancaman dan serangan dari burung malam (roh
jahat) agar tidak mengganggu darah bersalin
Ibu.

Jika anak tersebut lahir pada malam hari
maka pada pagi hari sang Ayah dengan
memakai pakaian adat lengkap mengambil
kopra yang dibelah dua lalu mengosoknya
secara simbolik tiga kali berturut-turut di atas
kepala bayi tersebut. Adapun yang tidak
menggunakan kopra tetapi memakai biji
kacang hijau di taruh di dalam ketupat lalu
melambai-lambainya tiga kali di atas kepala
bayi sambil menyebut nama anak tersebut. Ini
disebut dengan Merapo Anak. Lalu Ayah dari
anak tersebut pergi menggantung tali pusar
bayi di atas pohon kepaka (nitas). Setelah
selesai digantung lalu Ayah menggoyangkan
cabang pohon kepaka dengan tujuan agar
kedepannya anak tersebut menjadi anak yang
pemberani yang mentalnya kuat untuk naik
pohon tuak/lontar, untuk iris tuak, naik pohon
dan sebagainya (khusus untuk laki-laki).
Setelah itu diambil daun nitas dan dibawa
pulang lalu disimpan di dinding rumah
dijadikan sebagai runyebbu dengan tujuan
sebagai manfaat ramuan obat-obatan pada saat
sakit Hela/Heghagha dengan cara ditumbuk
lalu digosokkan ke seluruh tubuh.

Tahap selanjutnya yakni Pengedu ki’i
pana kelae (antar kambing) 1 ekor kambing
dari  keluarga ~ Ayah  kepada  Bapak
mertua/Ayah (jika masih ada) atau Saudara
laki-laki dari Ibu tersebut. Pengantaran 1 ekor
kambing hanya berlaku untuk anak
sulung/anak pertama.

Selesai Pengeddu ki’i pana kelae maka
dilakukan ritual-ritual yakni sebagai berikut :

1. Halla Arru Jhiu
Yang dimaksud dengan halla arrru

Jjhiu yakni meletakkan periuk di halaman
rumah lalu di tancapkan 3 lembar daun
lontar ketanah mengelilingi periuk. Lalu
periuk di isi air secara penuh yang
didalamnya di isi dengan daun obat-
obatan yang dipercaya dapat
menyembuhkan atau menyegarkan tubuh
yakni amo widu (akar alang-alang),
helaghi rai (asam hutan) dan akar
paraloko  yang  digunakan  untuk
memandikan Ibu dan bayi serta
membersihkan Ibu dari segala macam
kotoran (darah bersalin).

ISSN 1858-2893

2. Petitu Langa
Petitu  langa merupakan tahap
menegakkan tangga di samping tiris
rumah yang dilkukan oleh mone kedagu
langa (seorang yang mendapat tugas
untuk menahan tangga) agar tangga tidak
jatuh. Maksud dari proses petitu langa
yakni untuk digunakan oleh Ayah si Bayi
untuk naik keatas tiris rumah untuk
menaruh rukemattu (anyaman dari daun
lontar untuk meyimpan daging syukuran
Hapo Ana).
3. Tabhu Bhada
Tebhu bhada merupakan ritual
menyembelih  hewan  yakni  Babi,
Kambing dan Domba/Lembu. Hewan
kurban lalu di potong dibersihkan setelah
itu di masak.
4. Luhe Rukattu Ana Mea
Luhe rukattu ana mea merupakan
proses puncak Hapo Ana yakni mencukur
rambut sang Bayi oleh sang Ayah.
Setelah itu luhe ruketu disimpan dalam
kedu’e ware (ketupat panjang). Lalu
kedu’e rukattu ta take padarra oko
rukattu yakni Ibu sudah menyiapkan satu
wadah yang dinamakan Oko untuk
menyimpan rambut yang sudah di cukur
dan disimpan di dek rumah yang
dinamakan d’emmu (loteng rumah). Cara
meyimpan oko tersebut yakni sesuai
urutan  kedudukan anak di dalam
rumah.Misalkan anak pertama maka
susunannya harus paling bawah dan anak
kedua di taruh diatas oko anak pertama
begitupun seterusnya. Maksud dan tujuan
rambut disimpan yakni apabila anak
tersebut meninggal dunia baik pada masa
muda, dewasa ataupun tua maka oko
tersbut  dimakamkan  bersama-sama
dengan jasad anak tersebut.
5. Tabhu Wodilu
Yang dimaksud dengan tabhu wodilu
yakni proses tusuk telinga. Diambil
selembar daun kepaka (nitas) lalu
ditempelkan ke telinga yang akan
dilubangkan lalu ditusuk dengan ghau
bhara (jarum pakaian). Riual dilakukan
dengan doa kepada Deo Ama agar bayi
tersebut ketika sudah besar dapat
menerima dan mendengar petunjuk
nasihat dari orangtua. Berlaku untuk laki-
laki dan perempuan.Untuk laki-laki
ditusuk hanya sebelah saja sebagai simbol
dari ritual adat sedangkan untuk

101



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

perempuan  ditusuk  kedua  telinga
sehingga bisa menggunakan anting.
Bhaja Nga’a Pa Kolo Tarru

Bhaja  nga’a pa kolo tarru
merupakan  ritual ~makan  bersama
masyarakat adat. Sesajian yang pertama
di persembahkan untuk Deo Ama yang
ditaruh di  wowadu Deo  (Batu
Persembahan).  Adapun  selanjutnya
sesajian yang disiapkan oleh Ayah dan
Ibu dari Bayi tersebut. Sesajian dari Ayah
berupa kepala bagian kanan dari hewan
yang disembelih sedangkan sesajian dari
Ibu yakni kaki belakang kanan hewan
dengan ekor yang tidak di potong. Kepala
bagian kiri hewan dijadikan sesajian yang
di letakkan di rukettumatu atau tiris
rumah. Lalu diambil dan dipotong dan
ditaruh diatas wowadu Deo di samping
tiang (kepue la terru dhuru).Setelah itu
Ibu mengambil sesajian itu lalu di potong
sedikit-sedikit  dipersembahkan diatas
batu kemudian daging tersebut diambil
dan dibagi kepada keluarga yang
membawa persembahan berupa hewan
seperti babi, ayam kambing maupun hasil
panen lainnya seperti sorgum.

Sebelum acara pembagian daging,
daging di potong lalu di banting di atas
tikar lalu menyebut nama anak yang di
Hapo dan diumumkan secara terbuka.
Maka mulai dari saat itupun bayi tersebut
sudah sah di beri nama oleh orangtuanya
sampai selama-lamanya.

Setelah  selesai semua  acara
pembagian daging maka tahap terakhir
yakni Ayah mengumpulkan semua sisa-
sisa bahan pada saat ritual seperti sisa air
ramuan mandi Ibu dan bayi, sisa daun
nitas dan  sisa-sisa  daging lalu
dikumpulkan dan dibuang di tempat awal
tali pusar digantung.

Hogo Wie Deo Kelaha

Hogo Wie Deo Kelaha artinya
menyembeli seekor domba jantan yang
dipersembahkan kepada Deo Ama yang
diletakkan di atas wowadu Deo dengan
kepercayaan untuk mengeringkan tubuh
bayi yang baru lahir.Selain itu sesajian
juga diletakkan di tempat domba di
sembelih dan di tempat memasak.

Lalu sehari setelah Hogo Wie Deo
Kelaha ritual Hogo Wie Deo Raja Ngara
yakni menyembelih 1 ekor ayam jantan

ISSN 1858-2893

merah (untuk anak laki-laki) dan 1 ekor
ayam betina (untuk anak perempuan).
Tentang Dabba Ana

Dabb’a Ana merupakan rangkaian
proses setelah Hapo Ana dilakukan.
Dabba Ana biasanya berlangsung pada
akhir Februari atau awal Maret. Dabba
Ana  merupakan  tahapan  proses
permandian anak dalam adat kepercayaan
masyarakat Jingitiu. Orang tua dari anak
yang di Dabba Ana biasanya menyiapkan
Kopra kering dan sirih pinang. Pada hari
Dabba Ana orang tua mulai memakai
pakaian adat lalu ada kegiaan pembagian
kelapa kering untuk anak-anak yang
berkunjung dan untuk orangtua yang
berkunjung di berikan sirih pinang.

Kemudian siangnya dilaksanakan
ritual adat Pejiu  Ei  Dabb’a
(permanidan/baptis adat). Acara
pembaptisan diisi dengan acara Pehide
Kenana Kella yaitu 3 buah sirih dan 3
buah pinang ditusuk menggunakan lidi,
lalu di sambung dan dibentuk seperti
mahkota dan dipakaikan kepada Anak.
Setelah itu anak menduduki batu yang
sudah disiapkan lalu Ayahnya mengambil
sirih pinang dan memakannya kemudian
luda sirih dari sirih pinang yang di
kunyah tersebut kemudian dibuat tanda
berbentuk tanda salib (+) di dahi/testa
anak yang di Dabba tersebut dengan
sebuah doa yakni :

“Pad’ara ngara Deo Ama Deo Ana
ta wie mangerru marede ob’o rona adu
maddi malatu ta wie ie nga ae tabeba
ngahanga tamahe ri banni mane banni
manenu ta mahe ri guru ri pedita ta
mahhe ri ana do kaja do era. Ta mahhe ri
ana do banni ie do banni ngede pewede
pekadj’e paloko pa dei, palai ala lai rame
pa aipaj’ara”

Yang berarti :

“Anak ini sudah di anugerahkan
masa depan yang cerah  dengan
kesehatan,  kesuburan,  kesejahteraan
penuh berkat Tuhan secara jasmani dan
rohani sehingga apabila anak sudah
menjadi seorang pemuda yang ganteng
atau pemudi yang cantik akan menjadi
rebutan oleh gadis-gadis berparas cantik
dan pria-pria tampan yang memiliki
keterampilan untuk menenun dan rajin
mengolah lahan pertanian  ataupun
keahlian di bidang lainnya”.

102



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

Sebagai penutup acara yakni kacang
merah hasil panen dimasak menjadi nasi
dan dimakan bersama keluarga.

Makna Upacara Hapo Ana menurut
Kepercayaan Jingitiu

Makna ritual adat Hapo Ana bagi
masyarakat  Jingitiu = yakni = merupakan
ungkapan rasa syukur keluarga atas karunia
yang diberikan dan juga proses ritual yang
dilakukan merupakan proses dimana seorang
anak secara resmi diakui keberadaannya di
tengah masyarakat dengan keyakinan bahwa
anak yang di Hapo Ana nantinya akan tumbuh
menjadi anak yang berguna dalam kehidupan
keluarga serta membanggakan keluarga.

i. Awu Rao (Abu Sisa dari Tungku Kayu

Api)

Awu rao (abu sisa dari tungku kayu
api) merupakan sisa-sisa dari kayu bakar
hasil memasak yang sudah menjadi abu
yang digunakan untuk menutupi darah
dari hasil sisa bersalin Ibu.

Simbol : Makna dari penggunaan awu
rao untuk mencegah ancaman dan
serangan dari burung malam (roh jahat)
agar tidak mengganggu darah bersalin Ibu
karena masyarakat Jingitiu menganggap
awu rao dapat mengusir roh jahat/setan.

ii. Penggantungan Ari-Ari Bayi yang Baru
Lahir

Simbol : Makna simbol dari ari-ari
yang digantung di pohon kepaka (nitas)
yang kemudian digoyang memiliki makna
agar kedepannya ketika anak tersebut
sudah besar, anak tersebut menjadi anak
yang pemberani yang mentalnya kuat
untuk bisa naik pohon tuak/lontar, untuk
memotong kayu dan sebagainya.

iii. Halla Arru Jhiv/Tanam Periuk

Simbol : Makna simbol dari periuk
yang ditanam di dalam tanah yakni
menggambarkan sumber mata air yang
dapat digunakan untuk membersihkan,
menyegarkan dan juga dapat
menyehatkan Ibu dan Bayi.

iv. 3 Daun Lontar Ditamcapkan ke Tanah

Pada saat periuk ditanam di dalam
tanah maka akan di tancapkan 3 lembar
daun lontar.

Simbol : Makna dari 3 daun lontar
yang ditancapkan mengelilingi periuk
yang ditanam yakni karena daun lontar
merupakan salah satu bahan utama yang
digunakan oleh masyarakat Sabu untuk

ISSN 1858-2893

membuat rumah (tempat berteduh) dan
juga karena daun lontar memiliki banyak
fungsi dalam kehidupan sehari-hari orang
Sabu seperti Oko (tempat yang terbuat
dari  anyaman daun lontar) yang
digunakan sebagai tempat menyimpan
makanan dan lain sebagainya.
v. Luhe Rukattu Ana Mea

Proses puncak dari ritual Hapo Ana
yakni [luhe rukattu ana mea (cukur
rambut). Dalam proses cukur rambut bayi
(Hapo Ana) pada masyarakat Jingitiu asli
di Sabu, rambut bayi biasanya tidak
dicukur semua atau dengan kata lain
masih menyisahkan sedikit dibagian
depan kepala (ubun-ubun) dan juga ada
yang di bagian tengah kepala.

Simbol : Makna dari rambut yang
dicukur tersebut yakni untuk menandakan
bahwa anak tersebut merupakan anak
yang lahir dari keluarga Jingitiu. Dan juga
sebagai tanda pembeda dari masyarakat
yang sudah menganut agama Kristen
Protestan. Karena pada umumnya saat
masih kecil. Setiap anak di Sabu
rambutnya harus dicukur dan tanda inilah
yang menjadi pembeda antara masyarakat
yang masih menganut kepercayaan
Jingitiu dan yang sudah tidak lagi
menganut kepercayaan Jingitiu (beragama
Kristen Protestan).

vi. Pangedu ki’i pana kelae

Pangedu ki’i pana kelae atau
pengantaran 1 ekor kambing dari keluarga
Ayah kepada Bapak mertua/Ayah (jika
masih ada) atau Saudara laki-laki dari Ibu
tersebut. Pengantaran 1 ekor kambing
hanya berlaku untuk anak sulung/anak
pertama.

Simbol : Makna dari Pengeddu ki’i
pana kelae yakni menghargai serta
menghormati keluarga dari Istri serta
ucapan  tanda  terimakasih  karena
diperbolehkan untuk mengambil Anak
ataupun Saudara perempuan dari keluarga
tersebut dan sekaligus agar hubungan
kekerabatan antar keluarga tetap terjalin
dengan baik.

vii. Kedu’e rukattu ta take pad’ara oko
rukattu

Untuk menyimpan rambut yang sudah
di cukur dan disimpan di dek rumah yang
dinamakan d’emmu (loteng rumah). Cara
meyimpan oko tersebut yakni sesuai
urutan kedudukan anak di dalam rumabh.

103



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

Misalkan anak pertama maka susunannya
harus paling bawah dan anak kedua di
taruh diatas oko anak pertama begitupun
seterusnya.

Simbol : Makna simbol dan tujuan
rambut disimpan yakni apabila anak
tersebut meninggal dunia baik pada masa
muda, dewasa ataupun tua maka oko
tersbut  dimakamkan  bersama-sama
dengan jasad anak tersebut.

viii. Sesajian berupa Hewan Kurban untuk

iX.

Deo Ama

Pada tahapan proses bhaja nga’a pa
kolo tarru ada persembahan hewan
kurban sebagai wujud rasa syukur kepada
Deo Ama yakni sesajian dari Ayah berupa
kepala bagian kanan hewan yang
disembelih sedangkan sesajian dari Ibu
berupa kaki belakang kanan hewan
dengan ekor yang tidak dipotong.

Simbol Makna dari kurban
persembahan kepala bagian kanan hewan
yang disembelih yakni ketika anak
tersebut sudah besar nanti akan tumbuh
menjadi anak yang baik dan anak yang
diberkati hidupnya. Sedangkan simbol
dari kurban persembahan kaki belakang
kanan hewan dengan ekor yang tidak
dipotong yakni ketika anak tersebut sudah
besar dan merantau keluar dari daerah
asalnya (Pulau Sabu) ke daerah lain atau
di luar pulau Sabu yang penuh dengan
kemudahan/kemewahan Ia tidak lupa
untuk  kembali pulang ke tanah
kelahirannya tempat la dibesarkan yakni
pulau tuak dan gula (kiri dai ke ali la rai
mannyi nata haro ie bole balo rai di rai
hawu rai due donahu).

Hogo Wie Deo Kelaha

Hogo wie deo kelaha  yakni
menyembelih seekor domba jantan yang
dipersembahkan kepada Deo Ama yang
diletakkan di atas wowadu Deo (batu
persembahan).

Simbol : Makna simbol dari domba
jantan yang dijadikan persembahan yakni
karena domba jantan merupakan hewan
yang penurut/patuh pada gembalanya
dengan harapan bahwa ketiak anak
tersebut sudah besar nanti Ia juga menjadi
anak yang penurut dan tidak melawan
kepada orangtua.

x. Rau Kepaka (nitas) dan ghau bhara
(jarum pakaian).

ISSN 1858-2893

Tabhu wodilu yakni proses tusuk
telinga. Menggunakan daun kepaka
(nitas) lalu ditempelkan ke telinga yang
akan dilubangkan lalu ditusuk dengan
ghau bhara (jarum pakaian).

Simbol : Ritual dilakukan dengan doa
kepada Deo Ama yang memiliki makna
simbolik saat bayi tersebut sudah besar
dapat menerima dan mendengar petunjuk
nasihat dari orangtua. Berlaku untuk laki-
laki dan perempuan. Untuk laki-laki
ditusuk hanya sebelah saja sebagai
symbol dari ritual adat sedangkan untuk
perempuan  ditusuk  kedua telinga
sehingga bisa menggunakan anting.

SIMPULAN

Berdasarkan analisis dan pembahasan

diatas maka dapat disimpulkan bahwa Makna
Ritual Adat Hapo Ana (Sambut Bayi Lahir)
pada Masyarakat Jingitiu di Desa Pedarro
Kecamatan Hawu Mehara Kabupaten Sabu
Raijua adalah sebagai berikut :

1.

Tahapan proses ritual adat Hapo Ana
(Syukuran Bayi Lahir) pada masyarakat
Jingitiu di Desa Pedarro, Kecamatan Hawu
Mehara, Kabupaten Sabu Raijua

Proses pelaksanaan ritual adat Hapo
Ana pada masyarakat Jingitiu dilakukan
melalui beberapa tahapan yakni :

a). Halla Arru Jhiu

b). Petitu Langa

¢). Tabhu Bhada

d). Luhe Ruketu

e). Tabhu Wodilu

f). Bhaja Nga’a Pa Kollo Tarru

g). Hogo Wie Deo Kelaha

2. Makna dari simbol-simbol yang digunakan

dalam tahapan proses ritual adat Hapo Ana
(Syukuran Bayi Lahir) pada masyarakat
Jingitiu di Desa Peddaro, Kecamatan Hawu
Mehara, Kabupaten Sabu Raijua :
Mengenai pemahaman  masyarakat
Desa Pedarro tentang makna simbolik
Hapo Ana tentu melalui sebuah proses
komunikasi. Dalam hal ini proses
mengkomunikasikan makna simbolik ritual
adat Hapo Ana adalah menggunakan proses
komunikasi cultural dengan memanfaatkan
atau menggunakan media cerita. Bagi
masyarakat Jingitiu Desa Peddaro tata cara
aturan mengenai ritual Hapo Ana dapat di
pelajari dari tokoh-tokoh pemangku adat.
Pemaknaan masyarakat Jingitiu Desa
Peddaro tidak serta merta dilakukan oleh

104



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019,

lembaga masyarakat atau lembaga cultural
setempat, tapi melalui proses yang cukup
panjang. Proses pemaknaan dan pola ini
jelas membutuhkan interaksi masyarakat
dengan cultural lingkungannya. Karena itu
beberapa aspek atau faktor yang ada dalam
kehidupan masyarakat Jingitiu Desa
Peddaro sangat berperan.

Makna yang timbul dimasyarakat bisa
berawal dan diawali dari latar budaya yang
mereka miliki. Budaya ritual adat Hapo
Ana yang hingga sekarang masih dilakukan
merupakan indikasi bahwa masyarakat
Jingitiu Desa Peddaro masih memegang
teguh tradisi-tradisi nenek moyang mereka.
Meskipun seiring dengan berkembangnya
zaman, proses dan tata caranya mengalami
pergeseran namun esensi dari ritual tersebut
tetap sama dan juga masih kental dengan

ISSN 1858-2893

nasyarakat cenderung terpengaruh oleh
kebudayaan yang ada.

SARAN

Berdasarkan simpulan yang telah
dikemukakan diatas, maka penulis dapat
memberikan saran yakni :

1. Kepada pemangku adat (Tokoh Adat)
dan masyarakat penganut kepercayaan
Jingitiu agar tetap mempertahankan
nilai-nilai budaya possitif yang juga
merupakan nilai kearifan lokal demi
generasi yang akan datang.

2. Kepada pemerintah Kabupaten Sabu
Raijua, Camat Hawu Mehara dan Desa
Pedarro agar mengeluarkan Peraturan
Daerah tentang pelestarian Nilai-nilai
Budaya yang Possitif dalam berbagai
upacara adat yang dilakukan oleh

adat istiadat dan mitos-mitos serta kearifan
lokal. Selain itu tingkat pendidikan yang
relatif masih rendah membentuk pola pikir

masyarakat  sebagai wujud  dari
identitas nasional.

Daftar Rujukan

Amalliah R, 2017. Ritual Menyambut Kelahiran Anak di Desa Mabolu, Kecamatan Lohia, Kabupaten
Muna, Sulawesi Tenggara (Skripsi Universitas Hassanuddin).

Aswiyati 1, 2015. Makna dan Jalannya Upacara “Puputan dan Salapanan” dalam Upacara
Tradisional Kelahiran Bayi bagi Masyarakat Jawa. Jurnal Holistik, Universitas Sam Ratulangi
Manado

Clifford Geertz, 1973. The Interpretation of Cultures: Selected essays. New York: Basic Books

Emile Durkheim, 2011. The Elementary Forms of The Religion Life : Sejarah Bentuk-Bentuk Agama
Yang Paling Dasar, Yogyakarta: IRCiSod

Endraswara, 2006. Metodelogi Penelitian Kebudayaan. Y ogyakarta: Gama Press

Ensiklopedi Islam, 1999. Jilid 1 Cet.3 Jakarta Ichtiar Baru Van Hoven

Imam Suprayogo, 2001. Metodologi Penelitian Sosial-Agama, Bandung: Remaja Rosda Karya

Koentjaraningrat, 1985. Beberapa Pokok Antropologi Sosial, Jakarta: Dian Rakyat

Koentjaraningrat, 1990. Pengantar Antropologi, Jakarta: PT. Rineka Cipta

Koentjaraningrat.(1981). Sejarah Teori Antropologi I.Jakarta: Ul-Pres

. (1990). Sejarah Teori antropologi Il.Jakarta: Ul-Press.

Listyani Wydianingrum, 2017. Tradisi Adat Jawa dalam Menyambut Kelahiran Bayi, (Skripi, Jurusan
Sosiologi FISIP, Universitas Riau

Masganti, 2011. Metodologi Penelitian Pendidikan Islam. Medan: Perdana Mulya Sarana

Moleong, J. Lexy, 2000. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya

Mursal Esten, 1999. Kajian Transformasi Budaya, Bandung: Angkasa

Kana Nico L, 1983, Dunia Orang Sawu, Jakarta: Sinar Harapan

Kaho R. R, 2000, Orang Sabu dan Budayanya, Sabu: Panitia Sidang Majelis Sinode GMIT XXV di
Sabu

Kaho R. R, 2005. Orang Sabu dan Budayanya, Yogyakarta: Jogja Global Media

Purba Mauly dan Pasaribu, M. Ben, 2004. Musik Populer, Medan: USU Press

Riwu, A.K. 2012. Upacara Hapo dalam Masyarakat Sabu (Suatu Studi Berteologi Kontekstual dalam
Konteks GMIT di Sabu), (Undergraduaate Thesis, Duta Wacana Christian University. 2012).

Septory Simon Sw, dkk, 2004, Ritual Budaya Masyarakat Sabu, Kupang: PNRI Cab. Kupang

Silalahi Ulber, 2010. Metode Penelitian Sosial. Bandung: Refika Aditama

Sugiyono, 2016. Metode Penelitian Pendidikan. Bnadung: Alfabeta

105



Gatra Nusantara, Volume 17. No. 2 Edisi ORtober 2019, ISSN 1858-2893

Situmorang Sitor, 2004. Sejarah Lembaga Sosial Politik Abad Xiii-Xs, Jakarta Selatan, Komunitas
Bambu

Team Penyusun Kamus Pusat Bahasa, 2002. Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: PN. Balai
Pustaka

Yakob Y. Detaq, 1973, Memperkenalkan Kebudayaan Suku Bangsa Sawu, Ende-Flores: Nusa Indah -
Percetakan Arnoldus

Y.W. Wartajaya Winangun, 1990. Masyarakat Bebas Struktur, Liminitas dan Komunitas Menurut
Victor Turner, Yogyakarta: Kanisius

Zidni, 2017. Upacara Adat Kelahiran sebagai Nilai Sosial Budaya pada Masyarakat Suku Sasak,
Desa Pengadangan, (Jurnal)

Artikelsiang.com/2015/08pengertian-kebudayaan-menurut-para-ahli.html

106



