


97

ISSN: 1412 - 825X

JURNAL ADMINISTRASI PUBLIK
VOLUME 16, NOMOR 1 OKTOBER 2019

DAFTAR ISI

ANALISIS BEBAN KERJA PEGAWAI PADA  FAKULTAS ILMU
SOSIAL DAN ILMU POLITIK UNIVERSITAS NUSA CENDANA
Dewi Apriani Adi, Jacob Wadu, dan Rikhardus Seran Klau

PERSEPSI MASYARAKAT TERHADAP KEBIJAKAN
PEMERINTAH KOTA KUPANG DALAM MENGELOLA
PARIWISATA LAUT
Hendrik Toda

ORGANISASI PEMERINTAH YANG BERBASIS KINERJA
Marthina Raga Lay

DESENTRALISASI DAN PELAYANAN  PUBLIK   DI
INDONESIA
Maria  M. Lino dan Jeni J. Therik

RELASI BUDAYA DAN KEPEMIMPINAN, EKOLOGI ETNIS
ATONI PAH METO DI PULAU TIMOR,  MARAPU  DI  PULAU
SUMBA
Lenny Magdalena Tamunu

PERANAN PUSAT PELAYANAN TERPADU PEMBERDAYAAN
PEREMPUAN DAN ANAK (P2TP2A) TERHADAP
PERLINDUNGAN PEKERJA ANAK DI NTT
Adriana R.Fallo

1 - 34

35 - 50

51 - 60

61 - 72

73 - 86

87 - 96

○ ○ ○ ○

○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○

○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○

○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○

○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○

○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○ ○



73

RELASI BUDAYA DAN KEPEMIMPINAN, EKOLOGI ETNIS
ATONI PAH METO DI PULAU TIMOR,  MARAPU

DI  PULAU SUMBA

Lenny Magdalena Tamunu1

ABSTRAK
Artikel  ini dimaksudkan untuk memahami struktur budaya Atoni Pah Meto yang berkaitan erat
dengan kehidupan sosial politik/kepemimpinan Etnis Atoni Pah meto di Pulau Timor dan budaya
Marapu di Pulau Sumba.Pemikiran manusia dalam perspektif kajian ekologi, adanya keterjalinan
yang erat antara hidup manusia dan sistem ekologi secara keseluruhan.Paradigma pembangunan
yang concerned dengan kearifan lokal memperkuat iklim kehidupan demokrasi. Makna, nilai dan
arti yang terkandung dalam pusara Marapu adalah tambang emas akar kehidupan masyarakat
Sumba.

Kata kunci: Budaya, kepemimpinan, ekologi, etnis Atoni Pah Meto, dan etnis Marapu.

1Penulis adalah Dosen Jurusan Ilmu Administrasi Negara Fak. Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Universitas
Nusa Cendana

PENDAHULUAN

Secara geografis, Pulau Timor berada di
penghujung Selatan Indonesia. Pulau Timor dihuni
beberapa etnis, diantaranya orang Meto/Atoni
Meto, yang mendiami wilayah Amarasi, Fatule’u,
Amfoang, Mollo, Amanuban, Amanatun,
Miomaffo, Inzana dan Biboki, dan orang Helong
yang mendiami Kota Kupang dan Pulau Semau.
Di antara sub etnis tersebut terdapat persamaan
bahasa dan budaya, sekalipun terdapat perbedaan
dalam dialek, tulisan, istilah-istilah dan beberapa
kebiasaan. Menurut Fox (1980), istilah Atoni
Meto/Atoni Pah Meto melukiskan orang yang
mendiami tanah kering.

Timor pada awal mula berpedoman pada
sumber-sumber lisan dan beberapa naskah tulisan.
Tradisi lisan mengenai Timor dengan berpedoman
pada mitos-mitos yang dimiliki masyarakat pada
daerah/kawasan tersebut. Maksud dari

pemaparan tradisi lisan adalah untuk melihat peta
dan kondisi Timor di masa silam berkaitan dengan
relasi manusia dengan ekologi, kejadian dan
kebutuhan manusia sehari-hari.

Pulau Timor disebut juga Pulau Atol,
ditemukan oleh ahli Ilmu Bumi Alam berasal dari
Jerman. Manusia Timor sudah meletakkan aneka
rupa batu pijakan sebagai titik-titik sejarah. Bagi
yang pernah menghuni Pulau Timor (lama/singkat)
sudah menciptakan sejarah Pulau Timor.
Ungkapan Simplistis-hiperbolis, kekayaan,
kemiskinan, dan kekeringan. Semuanya telah
melukis sejarah Pulau Timor secara utuh/unicum,
rahasia (misterius dan menarik/termendum)
(Neonbasu, 2013).

Pada awal abad ke-12, Timor dikenal
sebagai penghasil kayu cendana, madu dan lilin
yang sangat diminati para pedagang internasional,
keharuman nama Timor sampai ke segala penjuru
dunia. Sebutan Timor, Ti-wu/Ti-men. Para pelaut



Jurnal Administrasi Publik, Volume 16. No. 1, Oktober  2019

74

ke kawasan Timor sekitar abad ke-12 dan ke-13
(Fox, 1990:5).

Menurut Kevin Scherlock, pada tanggal 5
April 1312 armada niaga Portugis mendarat di
muara sungai Toiusapi/pantai Tualeu, Timor Tengah
Selatan. Tanggal 1 Januari 1313. Pastor
Dominikian, Pastor Moizes OP memberkati
Kapela Santa Maria Bunda Gereja Balbos,
wilayah pastoral adalah wilayah Boking, Kolbano,
Bitan, Elo-Abi, Tnais/Bijeli dan Nefokoko. Di luar
Kupang, Oepoli, Oekusi, Weliman di Belu.

Menurut sejarah dan mitos, dari Kerajaan
Tkesnai, seorang yang disebut dengan nama Tsutai
Neno yang menikah dan melahirkan 4 putra dan
1 putri. Tahu Kesnai menikah dengan Belu Mau,
Balahan Kesnai menikah dengan Sabu Mau,
Surasi Kesnai menikah dengan Nai Neno. Putra
Tunggal Neno Kesnai yang menurunkan Tefnai,
Funai, Nesnai, Balnai, Olnai, Seunai dan Teunai
yang kemudian menyebar ke Timor Barat.

Pendatang Gelombang I adalah Boki Taek
(Neno Biboki), Sana Taek (Uis finit) Natu Taek/
Banunaek dan Nuban Taek (Nubatonis). Keempat
peziarah ini dijuluki mone ha/nai ha (empat lelaki/
empat tuan) yang mengelilingi Pulau Timor sebelum
mengambil keputusan untuk menetapkan sebuah
tempat tertentu. Sebagai landasan dasar untuk
membagi kawasan-kawasan di dataran Pulau
Timor. Ayah dari peziarah adalah Taek Neno/Taek
Malaka yang menikah dengan Hoar Haholek. Putri
Mau Kiak dan Buik Kiak yang adalah nenek
moyang penduduk Belu/Melus. (Neonbasu,
2013).

Wilayah pertemuan cendana meliputi
Amanuban, Amanatun, Same. Di Timor Barat di
anak sungai Benain berhulu ke wilayah Amanuban
Tengah dan Timur. Kekayaan yang datang dari
cendana diorganisir oleh penguasa kerajaan
Wewiku Wehali. Hampir semua kerajaan di
daratan Timor selalu menyebut Wehali Wewiku
dengan keperkasaan Maromak Oan sebagai
landasan kosmologis bagi eksistensi kerajaan-

kerajaan di seluruh wilayah Timor. Dalam
kosmologi Timor, Wehali disebut sebagai bapak/
ibu oleh karena dialah yang memberi kehidupan
bagi dan kepada semua warga Timor. Hal hakiki
dari peran dan posisi Wehali sungguh terpelihara
secara spiritual-kosmologis natural dalam masing-
masing kerajaan. Sebelum datangnya para
penjajah/koloni, Wehali selalu dan telah
membuktikan diri sebagai bapak dan ibu/ina no
ama (Tetun), aina ma ama (Uab Meto), bagi semua
orang yang mencari perlindungan (Nordholt,
1971).

Proses pembudayaan orang Meto di muara
Sungai Benanain, ke pegunungan Mutis serta ke
laut Sabu menuju ke wilayah yang tidak begitu
lancar. Menurut Ormelling dan Fox, kekayaan
yang datang dari luar tidak membuat Wewiku
tradisional mempunyai dampak di wilayah
cendana.

Di Timor Tengah Selatan telah berdiam
penduduk asli, sebagai komunitas masyarakat yang
mendiami gunung Mutis yaitu Nai Ke Kune, Nai
Jabi-uf dan Nai Besi-uf, juga suku Kenurawan
serta suku bangsa Tkesnai. Kaum pendatang
lainnya adalah Fahik Bere, Ifo Bere, Timau dan
Belumau dari Belu Selatan. Olak Mali dari Pulau
Rote dan Banunaek.

Pada abad ke-16, di kaki Gunung Lunu
telah ada pusat kekuasaan Amanuban yang
dipimpin oleh Suku Nuban. Wilayah ini berbukit
dan bergunung-gunung yang dilalui Sungai
Toemutu, anak sungai Benanain yang berhulu di
Amanatun. Bagian wilayah ini mempunyai pah tuan/
tuan-tuan tanah diantaranya Tenis, Asbanu,
Boimau, Missa, Tkesnai, dan Nomnafa
merupakan cikal bakal yang menurunkan jaringan
sosial perkawinan (Ataupah, 2003)

Pada tahun 1640-an, Noemuti adalah
bekas jajahan Portugis di daratan Timor bagian
Barat merupakan satu-satunya enclave Portugis
di tengah-tengah wilayah jajahan Belanda dengan
ibu kota Kote. Kote dijadikan sebuah benteng



75

yang aman, yang dilindungi dengan pagar tanaman
kaktus berduri pada lapisan luar dan pagar batu
tebal pada lapisan dalam. Terdapat empat pintu
masuk yang merupakan strategi politik yang
ditempuh oleh penjajah untuk mengatur lalu lintas
orang yang masuk ke dalam benteng tersebut.
Untuk menguasai seluruh wilayah diwajibkan
pembangunan seluruh rumah adat marga-marga
utama yang berdomisili di seluruh Noemuti di dalam
Kote (Neonbasu, 2013).

Kerajaan Biboki mengakui kedaulatan dua
Kerajaan Besar yaitu Liurai Wehali Wewiku dan
Liurai Sonbai. Kerajaan asli Biboki sering
dinamakan Tnesi-Aluman, T’eba-Tautpah.
Kerajaan ini dikuasai oleh seorang kaisar yang
bergelar Loro (matahari) Kaisar ini mengidentifikasi
diri sebagai feto (wanita) sebab ia tidak aktif
berkuasa. Sedangkan penguasa aktif adalah
Monemnasi yang mengidentifikasikan sebagai
mone (pria). Antara keduanya terbina hubungan
feto-mone (wanita-pria).

RELASI ANTARA MITOS, SEJARAH
DAN SISTEM EKOLOGI   DALAM
KAITANNYA DENGAN
KEPEMIMPINAN DI TIMOR

1. Ekologi dan Masyarakat Timor:
Dimensi ekologi sangat penting dalam

kehidupan bersama baik masyarakat, relasi
manusia dengan alam raya yang lebih
bermartabat. Prinsip dasar dari kedekatan
ekologi itu kemudian dielaborasi dengan pola
percaya, sikap hidup dan mindset
masyarakat tentang segala yang dihadapi
dalam kehidupan. Paradigma yang menarik
dari kehidupan masyarakat Timor adalah
formulasi yang sakral  yang mempengaruhi
semua aspek kehidupan manusia dan
masyarakat secara keseluruhan.

Tempat yang menjadi pusat ini dilihat
sebagai tempat diam yang sakral, yang selalu

dipelihara manusia, baik secara pribadi
maupun kelompok (keluarga dan
masyarakat). Perlakuan yang sangat khusus
didasarkan pada pertimbangan akan
kehadiran Yang Illahi atau Yang Sakral di
sekitar lokasi yang dinilai sebagai centrum.

Untuk itu realitas yang sakral adalah
tanda dan simbol. Kedua hal ini dalam tataran
ekologi alam raya oleh karena warga
masyarakat menggunakan benda-benda
untuk menghindari kata-kata terbatas agar
tidak terperangkap pada kesalahan
mengungkap secara kasat mata realitas
tentang Ilahi. Pola dan jenis ungkapan
hanyalah terdapat dalam symbol, tanda dan
mitos yang bertalian dengan system dan
prinsip ekologi. Dalam perspektif ini mitos
adalah symbol yang diletakkan dalam bentuk
cerita pada dinding sejarah kehidupan
manusia.

Formulasi ini semakin memperkuat
hubungan yang erat antara (1) ekologi yang
sacral,(2) ekologi dan mitos, (3) ekologi dan
simbol. Pertama, ekologi membantu manusia
untuk memahami dengan tepat arti dan
hakikat dari yang sakral. Kedua, hubungan
antara ekologi dan mitos, ini merupakan
formulasi dari yang pertama, yakni kisah-kisah
yang digunakan manusia dalam membuat
narasi mengenai mitos, justru diambil dari
lingkungan, tempat manusia hidup dan
bergerak. Ketiga, relasi antara ekologi dan
simbol. Manusia selalu memakai bahasa
untuk melukis dengan indah dan menarik
perjumpaannya dengan ekologi.

Demikian beberapa pemikiran
berkenaan dengan manusia Timor dalam
perspektif kajian ekologi. Adanya jalinan yang
sangat erat antara hidup manusia dan sistem
ekologi. Ekologi memegang peranan penting
dalam dinamika kehidupan manusia dalam
bingkai tiga dimensi waktu: kemarin, kini dan

Lenny Magdalena Tamunu: Relasi  budaya dan kepemimpinan



Jurnal Administrasi Publik, Volume 16. No. 1, Oktober  2019

76

nanti. Keseriusan orang Timor untuk menjaga
keselarasan dengan ekologi dapat dikaji dari
pelbagai acara ritual warga masyarakat.

       Mekanisme pengambilan keputusan dalam
msyarakat adat Meto dapat dilakukan melalui
dua cara: pertama, melalui musyawarah
mufakat (suara bulat), dan kedua, melalui
aklamasi (langsung dan terbuka). Kedua
model pengambilan keputusan dan
kepemimpinan itu ditoleransikan  dalam sistem
demokrasi Timor Tengah Selatan.

       Pada masa ini kasus-kasus yang terjadi,
ditetapkan menurut ketentuan hukum adat.
Prosesnya diawali dari tingkat terbawah, yatu
diselessaikan oleh amaf, dan bertempat di
bawah pohon beringin (tempat beringin janji)
dan bila belum ada klarifikasi diterukan kepada
oof/meo. Apabila semua telah menerima, O’of
kemudian memutuskan dan selanjutnya
ditetapkan dan disahkan oleh usif (diskusi
pemberdayaan masyarakat adat, 2003).

HUBUNGAN ANTARA KEKERABATAN
DAN AGAMA DI TENGAH-TENGAH
MASYARAKAT

Di  dalam struktur sosial masyarakat adat
dikenal suatu konsep empat bagian. Empat
kekuatan ini bersumber pada satu kekuatan
kesatuan politik. Hal ini merupakan konsep
kesatuan yang melambangkan bahwa rakyat
mempunyai kekuasaan tertinggi, dimana pimpinan
pusat beserta pembantunya berfungsi sebagai
penjaga keamanan dan ketertiban dan memberi
perlindungan bila ada ancaman dari luar.

Penguasa wilayah yang secara transenden
disebut sebagai penguasa bumi, secara
organisatoris dibantu oleh penguasa sumber daya
alam. Penguasa sumber daya alam ini mempunyai
wewenang yang bersifat memelihara hal-hal yang
berkaitan dengan tanah, baik yang digunakan
sebagai tempat tinggal maupun yang diusahakan

untuk tanaman. Pelanggaran terhadap aturan yang
sudah ditetapkan mengakibatkan dijatuhkannya
sanksi yang bersifat sosial maupun ritual.
Keseimbangan antara dunia gaib dan alam nyata
diwujudkan dengan upaya pemeliharaan
lingkungan yang spesifik yang membentuk O’of/
kandang. Kekuatan transcendental menjadi
pendukung pada kekuatan politis yang
sesungguhnya. Kesatuan politik terkecil adalah
rumah (Ume) yang kemudian dikelompokkan
dalam suatu kampung/kuan. Ikatan sosial itu
dikekalkan oleh adanya hubungan persekutuan
perkawinan berkelanjutan. Pola ini merupakan
jalur yang memperlihatkan pola perkembangan
masyarakat ikatan perkawinan melibatkan dua
kekuatan kelompok/kanaf dimana terjalin ikatan
saling ketergantungan.Selain itu, juga ada suatu pola
pemikiran dominan bahwa kekuatan langit yang
tertinggi/prinsip laki-laki dalam bahasa Meto
disebut Mone, dengan kekuatan bumi yang
terdalam/prinsip perempuan, dalam bahasa Meto
disebut Feto. Selanjutnya mereka adalah
perempuan dan laki-laki/Feto-Mone atau
hubungan kakak adik, dalam bahasa Meto disebut
Olif Tataf. Hubungan keluarga ini terbentuk oleh
karena perkawinan, serta tunduk pada keluarga
besar. Konsep ini menjadi dua tolok ukur yang
sangat menentukan dalam sistem kekerabatan.

Di Kote, Noemuti, dalam rumah adat suku/
marga. Benda-benda magis dan sakral milik suku
dikeluarkan dan diganti dengan benda-benda
sakral kekristenan seperti patung-patung kudus
dari keluarga kudus Nasaret, orang-orang kudus
pelindung negara penjajah, patung St Paulus,
khususnya patung St. Maria dalam berbagai versi.
Terjadilah sebuah pembaharuan religius,

Perspektif dualistis kosmis mengenai
masyarakat Biboki dapat memberi masukan bagi
pemahaman kita mengenai model dan sistem
pemahaman kita mengenai model dan sistem
kehidupan sosial pada masyarakat modern.
Dualisme pemikiran kosmis adalah suatu pola pikir



77

yang melihat polaritas kosmis sebagai  oposit yang
saling melengkapi. Polaritas alam itu seperti hidup-
mati, terang-gelap, timur-barat, laki-laki/jantan-
wanita/betina.

Dengan demikian, perlukisan yang sangat
antropologis mengenai kedekatan manusia dengan
alam raya itu didasarkan pada keyakinan akan
pribadi manusia sebagai bagian integral dari alam
raya, dimana manusia merupakan microcosmos
dan alam raya sebagai macrocosmos. Manusia
dan kehidupannya sangat tergantung pada tata
aturan yang sungguh rapih dari alam raya, dan
khidupan manusia merupakan percikan yang indah
menawan dari aturan alam raya yang sangat
perkasa. Hal seperti memberi isyarat kepada setiap
manusia untuk selalu bersikap patuh, sopan dan
taat; terlebih pada saat menghadapi alam raya,
yang secara institusional terungkap dalam
pelaksanaan ritus dalam masyarakat. Misalkan,
struktur politik orang Timor dalam dunia pertanian,
tidak saja mengungkap relasi manusia dengan para
leluhur melainkan juga menyimak praktik politik,
dimana siklus pertanian memuncak pada
persembahan hasil panen kepada raja/penguasa
wilayah, sebagai implementasi relasi ordinasi dan
supra-ordinasi.

CARA, POLA DAN PANDANGAN HIDUP
ATONI PAH METO

Orang Timor suka berpindah-pindah
tempat tinggal akibat peperangan, penyakit,
tersebar oleh keagamaan asli dan alam sekitar yang
tidak bersahabat disebut afu  i nata ‘en(Uab
Meto), berarti tanah tempat tinggal ini panas. Pola
hidup meramu adalah pola/cara hidup orang Timor,
mereka memandang dirinya sebagai citra yang
berada dengan orang lain. Manusia dan makhluk
yang lain, matahari, bulan, bintang, tanah, binatang,
dan lain sebagainya.

Pola cara hidup bertani/berladang. Strategi
kehidupan masyarakat merupakan komunitas

produktif. Pola dan cara hidup yang baru, dunia
dan lingkungan sekitar, kebun/ladang sebagai satu
dunia kecil (mikro) di antara dunia besar/luar
(makro-kosmos).

Orang Timor melihat bahwa keseluruhan
alam dunia mempunyai daya hidup, sebuah
dinamika kehidupan yang pantas diapresiasi karena
manusia adalah bagian integral dari alam raya.
Orang Timor harus membina hubungan baik
dengan alam sekitar, karena hidup/matinya
seseorang anak manusia ditentukan oleh seberapa
jauh ia menjalin relasi dengan dunia sekitar. Alam
sekitar selalu mempengaruhi memberi tanda dan
arti serta membawa rezeki baik/buruk kepada
kehidupan manusia.

Pandangan orang Timor terhadap
Alam:Cerita mengenai hutan, waktu menanam,
kebudayaan memetik hasil panen, kebiasaan
bekerja di laut, hujan api dan binatang merupakan
sebagai satu kesatuan kosmos.
a. Hutan

Hutan adalah tempat bersemayan makhluk-
makhluk halus dikenal dengan nama nainna
(jin), atoisa (hantu), dan diabu (setan). Hutan
tidak boleh diganggu, penghuni hutan marah.
Hutan terdiri atas hutan keramat/hutan lindung
dan hutan tidak keramat/hutan yang boleh
diolah sebagai lahan pertanian. Setiap
pelanggaran mendapat balasan bagi si
pelanggar.

b. Menanam
Kebiasaan dan kepercayaan, mencari tahu
tentang panen yang bakal datang, melimpah/
gagal dan biasa-biasa saja dilakukan oleh
kaum lelaki. Caranya:”Semua kaum lelaki
dalam rumah duduk bersila membentuk
sebuah lingkaran mengelilingi nasi dan padi
unggul/ane smanaf (Uab Meto) yang
berbentuk bulat dan disusun membentuk
kerucut terbalik. Setiap laki-laki yang hadir
pada saat itu makan dari nasi yang sama
dengan masing-masing mengambil sebuah

Lenny Magdalena Tamunu: Relasi  budaya dan kepemimpinan



Jurnal Administrasi Publik, Volume 16. No. 1, Oktober  2019

78

bulatan nasi tersebut. Semua kegiatan
upacara bermula dari bagian bawahnya.
Bulatan-bulatan ini jatuh perlahan-lahan, jika
jatuhnya mengarah si A, maka si A tahun ini
akan memperoleh panen, bila jatuh pada si
B, maka yang sama akan terjadi”.

Waktu menanam, tuan belum
menentukan pusat kebun dan membentuk
lingkaran-lingkaran kecil di sekitar, di dalam
lingkaran tersebut diletakkan tiga buah batu
membentuk sebuah tungku. Tungku itu
menyangga sebuah batu datar yang diatasnya
diletakkan bibit-bibit unggul dari jenis-jenis
tanaman yang bakal ditanam. Masih ada lagi
benda lain yang ikut serta, yaitu sebuah salib
yang diupacarakan dengan doa-doa. Setelah
itu barulah mulai menanam dengan berawal
dari pusat kebun (ainuan, Uab meto).

c. Panen
Di daerah Makun (Biboki Utara/

TTU,NTT), ada kepercayaan sebagai berikut:
“jika pada saat musim dimana tanaman mulai
siap dipanen dan saat itu turun hujan dari arah
selatan, para petani bersedih karena hasil
panen mereka bakal rusak, kalau hujan
datang dari arah timur, mereka gembira karena
hasil panen mereka akan membaik” pada saat
itu perjalanan ke luar daerah boleh dilakukan
(misalnya ke Atambua, Kukinu, Lurasik dan
kefamenanu dll). Kemudian, hasilnya disimpan
di lumbung yang disebut lopo. Jenis unggul
masing-masing tanaman disimpan tersendiri
pada bagian tengah lopo.

d. Laut
Orang Atoni Pah Meto menyebut Laut

Timor sebagai Taes Mone (Laut Jantan).
Karena sifatnya kasar, ganas, dan jahat. Laut
Sawu disebut Taes Feto (Laut Betina),
karena sifatnya lembut, tidak ganas dan tidak
kasar. Orang Belu menyebutnya Tasi mane
dan Tasi Feto. Di pantai-pantai ada beberapa

pantangan yang mengandung ajaran moral,
kebersihan lingkungan, dan kelestarian alam.

e. Hujan
Bila hujan tidak pernah datang dalam

setahun, orang harus melakukan upacara
korban di Oe Le’u (Sumber air keramat
sejak nenek moyang). Bila persediaan air
melimpah, orang lupa diri, leluhur akan
menyembunyikan air ke dalam sebuah batu
besar. Untuk memanggil air keluar, orang
harus mengorbankan seekor babi, disusul
dengan nmembersihkan daerah sekitar batu
besar tersebut. Bila dilakukan dengan kasar,
maka akan datang banjir, hujan badai, dan
angin ribut. Untuk menghentikan hujan badai,
guntur, kilat dan angin ribut, semua barang
tajam seperti pisau, parang, tombak, tofa, dan
tungku api harus dibuang keluar. Karena
barang-barang tersebut panas yang dapat
melawan badai, Guntur, dan sebagainya.

f. Api
Api sangat berguna bagi kehidupan manusia,
tetapi api dapat menimbulkan bahaya. Untuk
menakut-nakuti anak-anak kecil agar mereka
tidak bermain api, misalkan, jika mereka
bermain dengan bara api pada kayu yang
digoyang-goyangkannya, maka perut/pusar
kambing/sapi akan terluka. Karena itu
mereka tidak akan bermain bara api lagi.

g. Bulan
Menurut Atoni Pah Meto (TTU),

gerhana bulan terjadi karena seekor anjing
raksasa menelan Dewi Bulan. Mereka harus
menangkap anjing, menyakitinya, anjing itu
bisa melolongi mereka. Pada saat itu
masyarakat hendaknya masyarakat
membunyikan gendang, lesung, bamboo,
periuk, dll. Dengan cara itu Dewi Bulan dapat
dimuntahkan kembali dalam perut anjing
raksasa tsb. Apabila bulan purnama tepat di
atas kepala dan bersinar terang benderang,
berarti penyu sedang bertelur di pasir dan



79

bayangannya Nampak di atas bulan. Pada
saat itulah orang turun ke pantai mencari telur
penyu.

h. Air
Air dianggap sebagai pembersih.

Misalkan, pemindahan rumah adat yang
diawali dengan penyucian. Seorang ketua adat
mengambil Oe Le’u (air suci/ keramat) dari
sebuah sumur yang keramat. Pada waktu
ketua adat mengambil air, ia akan kesurupan,
badannya gemetar dan bergetar, jika saat itu
ada orang yang menyentuhnya, iapun segera
kejangkitan kesurupan. Lalu ketua adat
membawa ke tempat rumah adat yang baru
lalu disusul dengan doa. Bila tidak dilakukan
maka laki-laki tertua dari keluarga itu akan
mati.

i. Batu dan Burung
Ada sebuah batu besar berbentuk

palungan, dahulu nenek moyang
menggunakannnya sebagai piring makanan
hewan/ternak. Batu besar itu telah
dikeramatkan. Bila mengambil Oe Le’u di
Maubena, pulangnya harus melewati pada
batu besar itu untuk meminta izin terlebih
dahulu

Burung dianggap memengaruhi nasib
umat manusia secara langsung seperti, burung
gagak (Kol aob, Kol ka, Naga aoa, Kor
kaa atau Kawa). Bila burung ini terbang
melintasi kampung/pohon sambil berbicara,
itu pertanda bahwa ada kematian di kampung
tersebut atau tetangga sekitar. Bila burung
tersebut hinggap di kuburan dari orang yang
baru saja meninggal, itu pertanda bahwa
arwahnya sedang mencari makan. Bila
sekawanan burung beterbangan pada malam
hari melintasi kampung, ini pertanda bahwa
aka nada wabah penyakit yang merajalela
disana. Selain burung gagak, ada burung lain
lagi yakni Kol nus ataulaliun (putih atau hitam),
burung murai atau disebut Kol kotu, marabibit

kurok atau berliku, hantu atau ku’u atois, eub
atau kakuk, Pontianak atau smaan, kol le’u
atau laknir, burung kenari atau tinialiub atau
tirilolok, dan lain-lain.

j. Kera  atau Monyet
Kera/monyet dulunya adalah seorang

manusia. Karena ia seorang yang pemalas dan
suka mencuri makanan orang lain, ia diadukan
ke hadapan dewan penguasa segala makhluk.
Akhirnya ia diadili dengan sangat kejam.
Dewa memasang sebuah irus di
pantatnyayang kemudian berubah menjadi
ekor. Karena itu, ada kepercayaan pada
masyarakat Timor bahwa kalau seorang anak
malas melakukan suatu pekerjaan, ia tidak
boleh dipukul dengan irus, sebab ia akan
bertingkah laku seperti seekor monyet.

k. Pohon  cendana.
Cendana adalah kayu yang dianggap

keramat atau suci. Orang tidak boleh
menebangnya karena akan mendatangkan
malapetaka bagi mereka yang menebangnya.
Rantingnya dilarang sebagai kayu bakar
karena makanan menjadi harum seperti kayu
cendana. Pohon koknaba/kedondong hutan,
enau, kacang hutan, labu, burung kaema/
burung nuri yang besar tidak boleh dimakan,
karena mendatangkan gatal-gatal di badan.

l. Tenun-Menenun
Setiap daerah di Pulau Timor mempunyai

motif yang khas. Orang Atoni Pah Meto
bagian Insana/TTU mengenal kain sotis/
buna,yakni hasil karya tenunan dengan
menggunakan rangkaian tangan berbunga
yang memang lama dikerjakan dan sangat
kuat. Atoni Pah Meto di Timor Tengah
Selatan, khususnya di pelosok-pelosok
mengenakan cara-cara tradisional: warna kain
umumnya merah dengan gambar motif buaya,
ayam, sapi, kalajengking, buaya dan pohon.
Gambar-gambar ini mengandung arti tertentu
antara lain ekspresi kepribadian yang ditata

Lenny Magdalena Tamunu: Relasi  budaya dan kepemimpinan



Jurnal Administrasi Publik, Volume 16. No. 1, Oktober  2019

80

oleh lingkungan geografis tertentu. Motif yang
sama mengandung arti kekerabatan sosial
yang tinggi, lambang bermasyarakatan yang
majemuk tetapi selalu bermuara kepada
unitas.

m. Anyam-Menganyam
Hasil kreasi anyam-menganyam

terpancang kekayaan nilai-nilai budaya
warisan leluhur pada zaman lampau. Perasaan
dan jiwa serta warna sukma masyarakat
umumnya terlukis sangat indah dalam
ketelitian memperhalus struktur anyam-
menganyam. Sejumlah karya seni yaitu: (1)
Nahe/Tikar, (2) Poni/bakul, (3) Taka/
memasak. Anyam-menganyam umumnya
adalah pekerjaan wanita.

n. Ukir-Mengukir
Ukir-mengukir biasanya menjadi

pekerjaan kaum pria. Kaum pria Timor juga
memiliki seni perasaan seni mengukir atau seni
menuang besi dengan berbagai bentuk yang
sangat bervariasi. Beberapa peninggalan
budaya seni yang perlu digali dan ditingkatkan,
misalnya: (1) Lulat= tatuage, biasanya dibuat
pada kaki, tangan, dada, dagu dan bahu. Lulat
ini berupa gambar sapi, buaya atau
kalajengking. Setiap lulat mempunyai arti
simbolis sesuai konteks suku dan lingkungan
alam, (2) Ntut bese = menempa besi. Orang
yang trampil menempa besi disebut apakaet/
penempa besi. Dengan bahan dasar kuningan,
pakaet atau pakael dapat memproduksi bano/
giring-giring, benas/parang, kenat/senapan,
niti/gelang, suni/kelewang dan sene/gong; (3)
Bijola/gitar tradisional yang tali senarnya dibuat
dari usus tupai atau kulit kambing: (4) eku/
suling/peluit untuk menggembalakan sapi/
kerbau di padang (5) Lain-lain: soliub (suling
dari bambu), sok noah (senduk dari
tempurung), kili dan so’it/sisir yang terbuat
dari tanduk sapi/kerbau atau dari batang
bambu, ke’e atau ket (gendang) dari kulit

kambing, ‘nai tepas/periuk yang terbuat dari
tanah liat, ni ainaf/tiang agung dan nesu/pintu,
tuke/tempat air yang terbuat dari bamboo,
dan lain-lain.

BUDAYA,POLITIK DAN
KEPEMIMPINAN

Pada abad ke-15, Fei Hsin (1436) dan
Wang Ch’i-tsung memuat gambaran tentang ciri
khas fisik pola kehidupan masyarakat Pulau Timor
yaitu: (1) menghitung menggunakan batu-batu
ceper dan simpul tali, (2) strategi berbudaya
masyarakat biasa ketika berpapasan dengan hal-
hal yang gemerlapan di alam raya yang melampaui
kemampuan manusia. Dinamika yang hidup di
dalam sosialitas manusia Timor. Masyarakat
berkembang dari kondisi apa adanya menjadi
lebih.

Jika terjadi pertikaian menggunakan strategi
berbudaya baru dari masyarakat setempat yaitu
dengan cara dan strategi tradisional yang biasa dan
kontekstual pula. Dengan cara negosiasi (politis,
sosiologis dan aspek kehidupan manusia lainnya,
selalu dilaksanakan dengan melibatkan banyak
pihak termasuk para penjajah dan orang-orang
asing yang datang ke kawasan tersebut. Misalkan,
Contract Paravicini (perjanjian antara Belanda
dan beberapa suku asli pada tahun 1756) setelah
mengalahkan pasukan rakyat dalam Perang
Penfui. Hal ini mengungkap satu sandiwara politik
yang sangat besar untuk memperdaya masyarakat
dengan usaha yang licik. Sasarannya adalah
menanamkan pengaruh penjajah di dalam
kehidupan sosial masyarakat, yang membuat para
pemimpin rakyat jadi lunak.

Dalam taktik itu, diadakan upacara di mana
para raja diundang dan diterima secara besar-
besaran. Orang-orang Timor dan sekitarnya
membubuhkan nama dan tanda tangan pada
kontrak itu bukan raja atau sederhana untuk
memecah belah masyarakat dan mengurangi



81

otoritas atau kekuatan para raja yang memimpin
saat itu. Belanda menggunakan strateginya untuk
menghancurkan keperkasaan para pemimpin raja
dengan memilih raja-raja tandingan pada wilayah
kerajaan tertentu. Berbagai perjanjian dan kotrak
politik dilakukan pemerintahan kolonial untuk
mengambil hati masyarakat sebagai strategi budaya
dalam menguasai masyarakat lokal. Belanda masih
sering meragukan ketaatan para raja Timor setelah
membubuhkan tanda tangan dalam perjanjian
tersebut. Karena itu Belanda menempuh strategi
baru yakni menghubungi Portugal untuk membagi
Timor atas dua bagian, yang dilaksanakan di
Lisabon dan Nederland pada tahun 1854, dan
kemudian diumumkan sekaligus ditandatangani di
Nusantara pada tahun 1859. Pembagian ini
disahkan setahun setelah itu yakni pada tahun 1860.
Semenjak saat itu kedua penjajah yaitu : Belanda
dan Portugal berusaha menanamkan pengaruhnya,
tidak saja berupa kekuasaan belaka, melainkan
juga kegiatan akademik di bidang penelitian dan
penulisan laporan sesuai kepentingan masing-
masing penjajah mengenai kehidupan kondisi
kehidupan masyarakat sehari-hari.

Pengamatan Zondervan, tahun 1888,
tentang ciri khas manusia Timur antara lain; (1)
mengonsumsi pakaian, (2) perumahan dan barang-
barang hiasan sehari-hari, (3) kearifan social, (4)
strategi menyelesaikan perkelahian tradisional
(perkelahian dan perampok), pola membuat
rumah, sistem kekerabatan, (5) emas sebagai alat
tukar, uang resmi di kawasan pasar ketika
berbelanja.

BAHASA DAN NILAI BUDAYA

Bahasa dikaji dalam perspektif serta kajian
Strukturalisme, sebagai sebuah perspektif, bahasa
sebagai fenomena dasar manusia untuk karya-
karya bermartabat dan terpuji bagi masyarakat.
Peran bahasa sebagai penyingkap nilai, baik dari
sipenutur maupun lingkungan fisik dan personil bagi

si penutur, maupun lingkungan fisik dan personil
bagi sang penutur.

Refleksi pokok apa yang harus diusahakan
manusia setelah nilai-nilai berhasil disingkap antara
lain
1. Bahasa membantu manusia untuk menyusun

Nilai
2. Bahasa membantu manusia untuk membuat

Seleksi
3. Bahasa Ritus

Demikianlah peranan bahasa dalam
kehidupan manusia sehari-hari, termasuk ketika
terjadi sebuah perayaan ritus di antara orang-orang
di desa-desa, Bahasa merupakan satu fenomena
utama dalam menunjang kehidupan manusia di
muka bumi. Bahasa bersifat arbitrer dan terbatas
pada lingkungan tertentu. Bahasa merupakan
kebutuhan dasar bagi setiap orang untuk menjalin
dan membangun serta menyusun suatu interaksi
yang lebih menarik dan pragmatis.

STRUKTUR BUDAYA DAN
KEPEMIMPINAN MASYARAKAT
SUMBA

Sumba merupakan salah satu pulau besar
yang berada dalam kawasan Provinsi Nusa
Tenggara Timur (NTT). Posisi yang strategis
diantara NKRI dan Australia. Pulau Sumba
merupakan tambang emas ke kawasan selatan dan
utara NKRI dan sampai ke kawasan Asia. Orang
Sumba menyebut wilayah yang dihuninya sebagai
“Tana Humba”/Tanah Asli. Dikenal dengan
sebutan Tau Humba/Orang asli (Neonbasu, 2016).
1. Latar Belakang  Pulau Sumba:

Pada awalnya Sumba disebut suku
Dunia, yang berasal dari hamba/asli yang
disebut Tau Humba. Penduduk asli yang
mendiami Pulau Sumba. Bahasa Sumba dibagi
dua dialek yaitu dialek Sumba Barat disebut
bahasa Meiwewa dan dialek Sumba Timur
disebut bahasa Kanbera. Mata Pencaharian
yaitu bertanam di ladang, disawah,

Lenny Magdalena Tamunu: Relasi  budaya dan kepemimpinan



Jurnal Administrasi Publik, Volume 16. No. 1, Oktober  2019

82

memelihara kerbau, sapi, dan kuda. Juga
tenunan tradisional sebagai mata pencaharian
sampingan. Menganyam dari pandan dan
bambu, barang-barang perhiasan dari tulang
dan tanduk kerbau, penyu dan dari besi.

Perkampungan di daerah perbukitan dan
memilih tanah datar sebagai pusat orientasi
ritual. Dataran upacara keagamaan disebut
Paraing. Rumah adat disebut Uma Kabihu/
Rumah klan dan atap model Joglo yang
menjulang tinggi, dibawahnya diletakkan
barang-barang perlengkapan Marapu/
kepercayaan asli.

Berdasarkan informasi orang yang
pertama datang ke Pulau Sumba bernama
Nongo Liburina Nagalilo dan nenek Nda’da
Watu Piaka Laikdada. Tempat perdana
singgahan suku awal adalah Pantai Waikelo.
Ketika tiba di tempat itu, kuda/sampan
berlabuh di dekat pinggir yang secara ritual
ditunjukkan dengan batu seperti kuda yang
bentuk kepalanya menghadap ke selatan dan
ekor menghadap ke utara. Untuk mengenang
tempat tersebut dilakukan upacara di lokasi
setiap 3 atau 7 tahun sekali (kisah suci 7 laki-
laki ganteng dan 8 cewek cantik.

Kisah dari kampung adat Watutakuta,
semua perayaan tradisional di pantai Waikelo,
secara struktural dimulai dari rumah adat dan
sesudah itu juga akan kembali ditutup di
rumah adat yang sama di Watutakuta.
Berkenaan dengan angka 7 dikisahkan 7
suku (kabisu) terdiri atas Wini Degu, Wini
Kambeko, Wecumbu rato merupakan suku
pertama sedangkan 4 kabizu lainnya seperti
Weeliti, Wini Mada, Maneka dan Weetonda
menjadi bagian yang tak terpisahkan dalam
kabisu yang menjadi turunan dari orang
pertama yang datang ke Sumba.

Turunan suku perdana suku Lombo
yang dikenal dengan Rato Oro, mereka
bebas memilih tempat tinggal sesuai dengan

kehendak dan pilihan hati seirama dengan
berlakunya UU Pertanahan di wilayah
Sumba. Kabizu Oro memiliki Uma Rumata
(Rumah Imamat) yang penuh
sakral.(Neonbasu, 2016.)

2. Makna Budaya, Ekologi dan
Kepemimpinan Masyarakat Sumba

 Tipe masyarakat tradisional selalu
memiliki dua hal yang berkenaan dengan
pembeberan paradigma kehidupan bersama.
Pertama,masyarakat tradisional selalu
menunjuk strategi kehidupan biasa yang
sederhana dan apa adanya. Mereka tidak
melibatkan sumber daya teknologi yang
rumit; dan alam selalu menjadi mediasi
pengetahuan untuk memperkaya relasi
dengan yang lain: sesama manusia, leluhur,
alam-raya dan yang Ilahi. Prinsip ekologi selalu
menjadi kunci untuk menjadikan hidup lebih
bermakna dan bermartabat. Harmonisasi
menjadi salah satu kunci dan pegangan utama
dalam mencari makna hidup di dunia dan selalu
dijadikan pedoman untuk memberi makna
bagi setiap perjumpaan dengan yang lain
secara sinergis. Kedua, masyarakat Sumba
masih termasuk penduduk tradisional
Austronesia (bahkan sebagian termasuk
kelompok Trans-New Guinea plus non
Austronesia), yang sungguh memiliki kekayaan
budaya untuk menggambarkan dinamika
kebersamaan yang unik. Perlukisan tersebut
lazim mengambil pola dan sketsa ‘gandaan’ (
yang dapat berupa dua-an, empat-an, atau
kelipatan dari angka dasar dua dan empat,
to speak in pairs). Pola kebersamaan yang
dialog-sosial merupakan sesuatu yang
mutlak.(condition sine qua non). Pokok
pikiran ini senantiasa terartikulasi dengan
sangat indah dalam langgam bahasa yang
sangat memukau sukma.Hal ini mencerminkan
adanya konsep demokrasi yang mewarnai



83

pengambilan keputusan dan kepemimpinan
di Pulau Sumba.

Pada pelana ekologi, masyarakat Sumba
sering menerapkan istilah makrokosmos dan
mikrokosmos sebagai strategi dasar untuk
menjelaskan relasi intrinsik antar manusia dan
alam raya. Hal ini dapat dilihat dari 5 jenis
relasi:
1. Relasi antara manusia dan alam, manusia

sebagai mikrokosmos dan alam raya
sebagai makrokosmos.

2. Relasi antara insan berbudi dan yang Ilahi:
manusia sebagai mikrokosmos dan Yang
Ilahi sebagai makrokosmos.

3. Relasi antara leluhur dan manusia:
manusia sebagai mikrokosmos dan
leluhur sebagai makrokosmos.

4. Relasi antara manusia dan konteks
kehidupan yang terbatas. Manusia
sebagai sebagai makrokosmos dan
kehidupan yang terbatas sebagai
mikrokosmos.

5. Relasi antara persoalan yang ada dalam
diri manusia sebagai subjek (teks)
tertentu dan alam pemikiran yang dimiliki
sekelompok manusia atau masyarakat
tertentu. Manusia sebagai subyek
tertentu sebagai mikrokosmos dan alam
pemikiran yang dimiliki sekelompok
manusia sebagai makrokosmos
(Neonbasu, 2016).

3. Refleksi Budaya dan Kepemimpinan
Dalam Masyarakat Marapu di Pulau
Sumba

Pada dasarnya agama adalah
penyembahan terhadap kekuatan yang lebih
tinggi, yang lahir dari perasaan membutuhkan.
Tiga hal pokok yang selalu menjadi titik dari
refleksi mengenai agama, kepercayaan dan
keyakinan adalah, (1) suasana dan warna
dasar perasaan, merupakan warisan yang
diturunkan dari generasi ke generasi (2)

bentuk dan model keyakinan, berkenaan
dengan sikap dari masyarakat kini (3)
prospektif atau arah kehendak manusia, yang
berkaitan dengan perspektif hari esok yakni
bagaimana merumuskan sebuah bentuk baru
untuk masa depan yang terbuka (Neonbasu,
2016).

Marapu berasal dari kata Mar dan Apu.
Ma (yang), dan kata Apu (dihormati,
disembah dan didewakan). Berdasarkan
makna spiritual kosmis, Kata Mar, berkaitan
dengan perspektif dunia atas, Kata Apu,
perspektif dunia bawah. Hal ini
menggambarkan dunia Illahi dan dunia secular
yang sakral dan yang profane. Diskursus lokal
untuk menarasi konsep Wujud Tertinggi ini
dikenal dengan ungkapan Ama a Mamolo/
Ina a Marawi, yang berarti bapak yang
memintal dan ibu yang menenun. Sebelum
memahami Marapu, terlebih dahulu ada
beberapa mitos yang berpedoman pada
beberapa kisah mitologis masyarakat Sumba.
Mitos adal hal yang mutlak penting berkenaan
dengan kisah di balik pemahaman mengenai
agama dan kepercayaan. Dalam pengertian
mengenai Marapu dibahas terlebih dahulu
mitos yang berpedoman pada beberapa kisah
Mitologi Masyarakat Sumba. Mitos berasal
dari bahasa Yunani, mythos/mithe, sebagai
cerita prosa rakyat yang menyajikan kisah-
kisah berlatar masa lampau. Mitos tersebut
antara lain:

Mitos pertama yang berasal dari daerah
Wewewa, Lauli dan Kodi, tradisi Ama
Kalada/Ina Kalada, yang berarti Pencipta
langit dan bumi. Dahulu kala ada nenek
moyang orang Sumba bernama Umbu Pati
Mangazar beserta istrinya. Mereka dibekali
satu pasang kerbau, satu pasang kuda, dan
lain-lain. Juga sebatang pohon kelapa, sirih
dan pinang. Dalam ritus Wula Podu di
Tambera dan Lauli, dikisahkan bagaimana

Lenny Magdalena Tamunu: Relasi  budaya dan kepemimpinan



Jurnal Administrasi Publik, Volume 16. No. 1, Oktober  2019

84

manusia pertama yang berasal dari bulan dan
matahari dalam kembarannya di bumi
akhirnya tiba dan bertemu dengan Puu
Karara/Puu Engo.

Mitos Kedua yang berkenaan dengan
Pasola, skandal gadis cantik jelita Rabu Kaka.
Ada 3 bersaudara Ngongo Tau Masusu, Yagi
Waikareri dan Umbu Dula memberitahu
warga Waiwuang bahwa mereka hendak
melaut, nyatanya mereka pergi kearah selatan
pantai Sumba Timur untuk mengambil padi.
Namun mereka tidak kunjung datang. Warga
Waiwuang merasa yakin, mereka telah tiada
dan mengadakan perkabungan. Dalam
kedukaan janda cantik almarhum Umbu
Dulla, Rabu Kaba mendapat hati Teda
Gaiparona si gatot kaca asal kampung Kodi.
Adat tidak menghendaki perkawinan mereka.
Teda Gaiparona membayar belis pengganti.
Diadakan perkawinan pasangan Rabu Kaka
dan Teda Gaiparona. Pada akhir pesta Teda
Gaiparona berpesan kepada warga
Waiwuang agar mengadakan pesta nyale
dalam wujud Pasola untuk melupakan
kesedihan mereka karena kehilangan janda
cantik. Setiap tahun warga Waiwuang, Kodi,
Wonakaka, Sumba Barat mengadakan bulan
nyale dan pesta pasola.

Mitos Ketiga, bahwa orang Sumba
berasal dari Semenanjung Malaka dan
Singapura. Orang Sumba menyebutnya
Malaka Tanah Bara. Dalam pengembaraan
nenek moyang orang Sumba melewati
beberapa tempat yang termaktub dalam
bahasa Tenda (syair berbahasa daerah).
Tempat-tempat yang dilewati adalah hapa riu
ndua, hapan njawa, rahuku mbali, ndima
makaharu, endi-ambara, enda ndau, haba rai
njua (Riau, Bali, Jawa, Bima, Makasar, Ende,
Manggarai, Rote Ndao, Sabu Raijua). Nenek
moyang orang Sumba dengan perahu mereka
mendarat di Tanjung Sasar (haharu

malaikataka-lindi watu yaitu sebuah tanjung
yang terletak di sebelah utara pulau Sumba
bagian barat. Ada juga sebagian nenek
moyang orang Sumba mendarat di muara
sungai Kambaniru (Bahasa baitan disebut
pandawai-mananga bokulu. Salah satu
kawasan di Sumba tengah yang menjadi cikal
bakal perkembangan kelompok suku di
kawasan Katiku Tana, khususnya bukit
Anakalang.

Mitos keempat, Kampung Adat
Waingapu. Ada 7 orang dari Malala mencari
daerah baru yang subur untuk usaha pertanian.
Mereka adalah (1) Lorro Mone, sebagai
kapten perahu/nahkoda, (2) Dadi Mone,
pembuat perahu, keduanya bersaudara, (3)
Ha Ryara, (4) Pugur, (5) Loghe Roro/Tari
Goka, (6) Ngedo Lorro, (7) Lete Watu.
Keenam diantaranya menggunakan perahu.
Lete Watu menyusuri jalan darat dan tiba lebih
dahulu di daerah Waingapu. Suku pertama
adalah Karendi. Ketujuh orang yang dari
Malala bersatu berperang melawan
penduduk asli Karendi. Suku Karendi berhasil
diusir keluar dan mereka mendirikan 7 rumah
adat yaitu: (1) Kaha Malagho (Lorro Mone
dan Dadi Mone), (2) Kala Deta (Ha Ryara),
(3) Waijolo Wawa (Pugur), (4) Baroro
(Loghe Roro/Tari Goka), (5) Mahendak (
Ngedo Loro), (6) Wai Joko (Lete Watu) dan
(7) Wainggali (sisa penduduk asli Karendi).
Dengan terbentuknya rumah ini mereka
mengganti nama asal mereka yaitu Waingapu,
dalam lafal orang Kodi. Kampung mereka
disebut dalam padanan syair adat “Bali-
Wainyapu, Tena-Waimalala (artinya dari
Waingapu, dengan perahu lewat Malala).

Makna Marapu
Inti kepercayaan orang Sumba adalah

Marapu, merupakan sebuah keyakinan
tunggal mengenai adanya Wujud Tertinggi,
yang pada hakikatnya berkuasa atas hidup



85

dan mati, baik makhluk berbudi manusia
maupun semua makhluk alam raya.Ajaran
dasar Marapu berkenaan dengan inti alam
jagat raya, yang pada prinsipnya terbagi
dalam tiga tingkat: dunia atas, tengah dan
bawah. Hal ini tercermin struktur
pembangunan rumah adat (Uma Happaruna,
Uma Marapu, dan Uma Ndewa). Bagian atas
sebagai tempat Marapu, bagian tengah
sebagai tempat tinggal manusia dan bagian
bawah sebagai tempat tinggal roh jahat. Ritual
menghormati Marapu dalam kehidupan setiap
hari disebut uma happaruna/diluar rumah. Jika
dilakukan dalam rumah, biasanya dilakukan
di atas balai-balai besar/kaheli bokulu. Bila
dilakukan di luar rumah, biasanya
dilaksanakan di atas katoda.

4. Budaya Ekonomi Dan Sosial Sumba
Manusia Marapu dalam perspektif

ekonomi, usaha pertanian di pedesaan masih
merupakan warisan nenek moyang. Kegiatan
pertanian hanyalah menyiapkan lahan, waktu
menanam, menyiangi, masa panen lalu proses
penyimpanan di tempat yang telah disiapkan.
Para petani Sumba memiliki kemampuan
analisis kelayakan usaha dan memanfaatkan
potensi wilayah secara maksimal. Setelah
panen padi, petani memanfaatkan lahan
dengan tanaman sayur, jagung dan buah-
buahan. Pengembangan usaha ini terbentuk
oleh pendampingan secara terus-menerus
dalam usaha tani oleh berbagai pihak.
Orientasi pasar mulai terbentuk dalam
masyarakat sehingga memanfaatkan lahan
sebaik-baiknya dalam satu tahun.

Kepentingan hubungan sosial menjadi
prioritas. Ketahanan pangan keluarga
senantiasa menjadi pertimbangan petani,
dimana mereka bekerja untuk kepentingan
rumah tangga. Oleh karena kesulitan pangan
selalu muncul di antara rumah tangga, maka

keluarga menjadi tumpuan untuk
mendapatkan makanan.

Bekerja sendiri. Petani di desa masih
menggunakan pola individual yakni seluruh
rangkaian kegiatan pertanian dilakukan secara
sendiri-sendiri. Hidup gotong royong yang
telah ada menjadi filosofi masyarakat petani
akan lebih mudah dalam praktik hidup
berkelompok.

Terbatasnya pengetahuan tentang usaha.
Oleh karena itu alih pengetahuan dan
teknologi yang tepat hendaknya segera
dimiliki petani sedini mungkin.

Informasi tentang pasar. Lemahnya
informasi yang diperoleh petani tentang pasar
mengakibatkan petani tidak mampu
menghasilkan produk sesuai dengan
permintaan pasar. Pembentukan kelompok
sebagai wadah untuk proses pembelajaran
dan alih pengetahuan tentang teknologi.

5. Tradisi Lisan Kepemimpinan Sumba
Pada perspektif Sumba, catatan dan

pemahaman mengenai wacana sangat penting
untuk memahami arti tradisi lisan yang telah
tertera dalam teks. Salah satu usaha yang
harus diperhatikan adalah menempatkan
bahasa-bahasa Sumba dalam bingkai tanda-
tanda potensial yang secara abstraktif
mengapresiasi secara konstektual berbagai
ikhwal kehidupan yang tertera dalam teks dan
konteks. Tradisi lisan mewarnai kehidupan
pranata pemerintahan adat Sumba.

Teks adalah manusia dan masyarakat
Sumba, sedangkan konteks adalah alam
lingkungan Sumba yang asri. Kejelian
mencatat dan kecermatan untuk menganalisis
merupakan senjata pokok untuk membidik
serpihan kearifan lokal. Kejelian hendaknya
dimiliki selain berkenaan dengan kemampuan
intelektual, juga termasuk serap rasa/feeling
of knowledge natural untuk masuk lebih

Lenny Magdalena Tamunu: Relasi  budaya dan kepemimpinan



Jurnal Administrasi Publik, Volume 16. No. 1, Oktober  2019

86

dalam pada jantung kearifan lokal, yang
diwariskan dari generasi ke generasi.

PENUTUP

1. Sistem budaya Atoni Pah Meto bertumbuh
dari budaya yang berada di wilayah Gunung
Mutis sebagai kerajaan pertama di Timor
Tengah Selatan.

2. Penguasaan tidak langsung bangsa asing
(Portugis, Belanda dengan politik bersenjata
dan politik devide et impera terhadap bangsa
Indonesia, khususnya TTS. Raja-Raja
berupaya untuk mempertahankan identitasnya
dengan mengadakan perlawanan, juga
terhadap intervensi yang datang dari lokal.

3. Pola kepemimpinan dan pengambilan
keputusan Atoni Meto di tolerir dalam sistem
demokrasi dalam bentuk musyawarah

mufakat dan melalui aklamasi (langsung dan
terbuka).

4. Pemikiran manusia dalam perspektif kajian
ekologi, adanya keterjalinan yang erat antara
hidup manusia dan sistem ekologi secara
keseluruhan dalam kehidupan masyarakat
Meto.

5. Makna, nilai dan arti yang terkandung dalam
pusara Marapu adalah tambang emas akar
kehidupan masyarakat Sumba.

6. Pengertian yang benar tentang Marapu dapat
memberi makna kehidupan kepada
masyarakat Sumba baik dalam mekanisme
pengambilan keputusan maupun pola
kepemimpinan.

7. Dinamika dan perubahan pembangunan pada
pengembangan masyarakat marapu mengenai
diterapkan pendekatan dan strategi dengan
memperhitungkan mindset masyarakat
Sumba yang adalah kunci kehidupan setiap
orang yang mendiami kawasan Pulau Sumba.

DAFTAR RUJUKAN

Ataupah, H.  dan Tamunu, L.M., 2003. Pranata Pemerintahan Adat AtoniPah Meto di Timor
Tengah Selatan. NTT ,2012. Program PascaSarjana Universitas Airlangga.Surabaya.

Neonbasu, Gregor, 2013. Kebudayaan: Sebuah Agenda (Dalam Bingkai   Pulau Timor dan
Sekitarnya, Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama.

————, 2016. Akar Kehidupan Masyarakat Sumba (Dalam Cita Rasa Marapu). Jakarta:
Lapopp Press.————, 2017. Citra Manusia Berbudaya (Sebuah Monografi tentang
Timor dalam Perspektif Melanesia. Jakarta: Antara Publishing.Nordholt, 1971. The
Political System of The Atoni ofTimor, The Hague-Martinus Nijhoff.

Tamunu, L.M, 2012.,Interaksi Birokrasi dan PranataPemerintahan Masyarakat Adat (Kajian
pada Etnis Atoni Meto Di Timor Tengah Selatan). Kupang: Undana Press.

Usnaat,A., 2003. Penguatan Kepemimpinan Masyarakat AdatAtoni Pah meto Timor,
Disampaikan dalam lokakarya Penguatan Organisasi Dan Penguatan Kepemimpinan
Masyarakat Adat pada tanggal 23-29 Januari di Kupang.

Wadu, J., dkk.,2002. Sejarah Pemerintahan Kabupaten Timor Tengah Selatan, diterbitkan atas
kerjasama Kantor Pengolahan Data Elektronik (PDE) Kabupaten Timor Tengah Selatan
dengan Lembaga Penelitian Universitas Nusa Cendana.


