
Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

1 

 

Tinjauan Sosio Antropologi Tentang Pandangan Orang Sabu  

Terhadap Alam 
 

Lenny Sofia Bire Manoe 

Dosen Prodi Sosiologi FISIP Undana 

Christine Erika Meka 

Dosen Prodi Sosiologi FISIP Undana 

Abstrak 

The issue of environmental degradation has existed since the arrival of mankind on this 

planet. Human conduct changed the natural environment from forests to agricultural land 

approximately 4000 BC, destroying native ecosystems, diminishing biodiversity, and 

stimulating the release of carbon dioxide into the sky. Exploring indigenous peoples' local 

wisdom or rational knowledge can help solve the problem of environmental destruction. 

Similarly, the indigenous Sabu people keep their behavior in harmony with their fellow 

humans and nature. The Sabu people's way of life is heavily reliant on nature; their major 

occupations are tapping lontar and farming, which encourages them to keep the ecosystem in 

balance. Their expression of thankfulness to the Creator (Deo Ama) 

Key Words: Culture, Savunese, Environment 

 

Permasalahan lingkungan hidup 

dasawarsa ini menjadi suatu urgensi yang 

mendapat perhatian dari hampir semua 

Negara. Presiden Amerika menyampaikan 

perhatian terkait kerusakan lingkungan 

bahwasanya dampak dari pemanasan 

global 10 tahun mendatang akan benar-

benar meneggelamkan Kota Jakarta. 

Pernyataan ini disampaikan pada pidato 

sambutan di kantor Direktur Intelijen 

Nasional. Permasalahan lingkungan hidup 

bermuara pada potensi bencana, dan 

menjadi tugas bagi kita semua untuk 

menjaga lingkungan dari bahaya 

kerusakan. Kondisi suhu bumi saat ini 

panasnya bertambah 1,50 c hingga 20 c jika 

tanpa adanya upaya pencegahan. 

Perhatian terhadap masalah 

lingkungan dimulai sejak tahun 1972 di 

Stokholm, Jerman ditandai dengan 

diadakannya konferensi PBB bertema 

lingkungan hidup yang lebih dikenal 

dengan konferensi Stokholm. Tanggal 5 

Juni di sepakai sebagai hari lingkungan 

sedunia selaras dengan pembukaan 

konferensi Stokholm tersebut. Hasil dari 

konferensi tersebut disetujui banyak 

resolusi tentang lingkungan hidup yang 

menjadi acuan untuk ditindaklanjuti. Salah 

satu dari resolusi tersebut adalah 

berdirinya badan khusus dalam PBB yang 

bertugas mengatur permasalahan 

lingkungan hidup yaitu United nations 

Enviromental Programme yang disingkat 

UNEP. Badan ini bermarkas di Nairobi 

Kenya. 

Tonggak sejarah terhadap 

permasalahan lingkungan hidup di 

ISSN: 1858-2257, Vol. 20 No. 1 Juni  2023 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

2 

 

Indonesia sejak di selenggarakan seminar 

nasional pengelolaan lingkungan hidup 

dan pembangunan nansional oleh 

Universitas Padjajaran pada Tanggal 15-18 

Mei di Bandung. Seminar tersebut menjadi 

seminar pertama yang di adakan di 

Indonesia dan dihadiri oleh ilmuwan dari 

berbagai universitas, pejabat pemerintah, 

cendekiawan, dan tokoh masyarakat. 

Diantara peserta seminar ada yang menjadi 

perwakilan dari Indonesia dalam 

mengikuti konferensi Stokholm. 

Universitas Padjajaran kemudian 

mendirikan lembaga ekologi sebagai 

respon dari kegiatan seminar tersebut.  

Permasalahan lingkungan hidup 

acapkali di pandang sebagai suatu masalah 

yang baru. Hal tersebut disebabkan oleh 

perhatian dan kegiatan dalam bidang 

lingkungan hidup baru meningkat pada 

dasawarsa 1950-an hingga 1960-an dan 

puncaknya pada dasawarsa 1970-an. 

Disadari atau tidak permasalahan 

lingkungan hidup sudah dimulai sejak 

manusia eksis di bumi ini. Sejarah awal 

peradaban di Mesopotamia sekitar 4000 

SM, menjadi saksi perilaku manusia 

mengubah lingkungan alam dari hutan 

menjadi lahan pertanian, habitat asli yang 

dirusak, mengurangi kenakeragaman 

hayati dan mendorong pelepasan karbon 

dioksida ke atmosfer. Sebagian besar 

kasus lingkungan hidup baik secara global 

maupun nasional berasal dari perilaku 

manusia. Kasus-kasus pencemaran serta 

kerusakan lingkungan di laut, udara, 

atmosfer, hutan, air tanah dan seterusnya, 

berasal dari perilaku manusia yang tidak 

ramah lingkungan, kurang bertanggung 

jawab dan mendahulukan kepentingan diri 

sendiri alih-alih menjaga keindahan alam. 

Pandangan bahwa permasalahn 

lingkungan hidup menjadi luas disebabkan 

oleh kemajuan teknologi. Pandangan ini 

tidak sepenuhnya benar namun teknologi 

menjadi factor penting dalam 

permasalahan lingkungan. Dapat dikatakan 

teknologi bisa merusak lingkungan tetapi 

diperlukan juga untuk mengatasi masalah 

lingkungan. Faktor penting dalam 

permasalahan lingkungan adalah populasi 

manusia yang kian bertambah. 

Pertumbuhan manusia yang pesat 

membutuhkan bertambahnya kebutuhan 

bahan bakar, tempat pemukiman dan 

kebutuhan lainnya serta limbah domestic 

yang terus meningkat. Pesatnya 

pertumbuhan populasi menyebabkan 

perubahan yang besar dalam lingkungan 

hidup. Indonesia sebagai Negara 

berkembang dengan tingkat ekonomi dan 

teknologi yang tergolong rendah, 

kerusakan hutan dan tata air yang disertai 

kepunahan tumbuhan dan hewan, erosi 

tanah serta sanitasi yang buruk menjadi hal 

yang lumrah. dan fenomena tersebut 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

3 

 

mendorong berkembangnya penyakit 

infkesi dan parasit dan menjadi masalah 

lingkungan yang serius. 

Berdasarkan uraian diatas, masalah 

lingkungan di Indonesia dapat diatasi 

dengan pembangunan baik itu 

pembangunan fisik maupun nonfisik. Yang 

menjadi masalah adalah bagaimana 

pembangunan dilakukan dengan tidak 

merusak lingkungan atau dengan kata lain 

pembangunan berwawasan lingkungan. 

Perwujudan pembangunan berwawasan 

lingkungan tidak terlepas dari perilaku 

manusia terhadap lingkungan. Perilaku 

antroposetris yang mengganggap 

kebutuhan manusia adalah terutama perlu 

diubah menjadi perilaku yang biosentris 

dan ekosentris yaitu perilaku manusia yang 

mengganggap semua mahluk hidup 

memiliki nilai tersendiri sehingga harus 

diperlakukan dengan baik termasuk 

lingkungan didalamnya.  

Disadari atau tidak, perilaku 

biosentrisme dan ekosentrisme sudah di 

praktikan oleh masyarakat-masyarakat 

adat atau tradisional di berbagai belahan 

dunia termasuk di Indonesia. perspektif 

masyarakat tradisional bahwa manusia 

adalah bagian integral dari alam perlu 

diperlakukan dengan baik dan hal ini 

mendorong perilaku penuh tanggung 

jawab, penuh sikap hormat dan peduli 

terhadap keberlangsungan semua 

kehidupan di alam semesta. Sebagian 

pandangan masyarakat tradisional ini 

masih bertahan di tengah kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Kearifan lokal 

masyarakat tradisional kemudian menjadi 

modal sosial dalam mengatasi masalah 

lingkungan. Dengan demikian penting bagi 

kita untuk meninjau kembali kearifan atau 

pengetahuan masyarakat adat dalam 

hubungan antara manusia dan alam. Cara 

pandang masyarakat adat tentang dirinya, 

alam dan hubungannya dengan alam akan 

menjadi focus pembahasan dalam tulisan 

ini. Tulisan ini membahasa hubungan 

antara masyarakat Sabu dan alam. 

Kekhasan pengetahuan tradisional 

masyarakat Sabu menentukan pola 

perilaku hidup dan pola perilaku 

masyarakat adat terhadap alam. 

Masyarakat adat Sabu memandang dirinya 

sebagai bagian integral dari alam sehingga 

mereka berusaha membangun relasi yang 

baik tidak saja dengan manusia lainnya 

namun dengan alam juga. Sikap dan 

perilaku mereka terhadap alam dalam 

artian baik-buruk nya perilaku mereka 

terhadap alam sangat menentukan nasib 

hidup mereka sebagai manusia. 

Konsekuensi nya adalah tanggung jawab 

moral  serta nilai moral tidak hanya tertuju 

pada manusia saja tetapi juga ditujukan 

terhadap relasi dengan lingkungan.  

 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

4 

 

Tinjauan Teoritis  

Menjawab permasalahan terkait 

hubungan manusia dan lingkungan, dalam 

tulisan ini menngunakan perspektif teori 

etika lingkungan. Teori Etika Lingkungan 

muncul sebagai jawaban atas aksi manusia 

dalam merusak lingkungan hidup. 

Terdapat tiga model teori etika lingkungan 

yakni antroposentrisme, biosentrisme dan 

ekosentrisme. Ketiga teori diatas memiliki 

perspektif yang berbeda tentang manusia, 

alam serta relasi antara manusia dan alam. 

1. Teori Antroposentrisme 

Antroposentrisme adalah teori etika 

lingkungan yang memandang manusia 

sebagai pusat dari sistem alam semesta. 

Manusia dan kepentingannya dianggap 

yang paling menentukan dalam tatanan 

ekosistem dan dalam kebijakan yang 

diambil dalam kaitan dengan alam, baik 

secara langsung atau tidak langung. 

Kebutuhan dan kepentingan manusia 

memiliki nilai tertinggi dan terutama. 

Etika hanya berlaku bagi manusia 

sehingga kewajiban dan tanggung jawab 

moral manusia terhadap lingkungan hidup 

dipandang berlebihan, kalaupun ada hanya 

semata untuk pemenuhan kebutuhan 

manusia. Segala sesuatu yang lain di alam 

semesta ini hanya akan mendapat nilai dan 

perhatian sejauh menunjang dan demi 

kepentingan manusia. Oleh karenanya 

alam pun hanya dilihat sebagai obyek, alat 

dan sarana bagi pemenuhan kebutuhan dan 

kepentingan manusia, bukan karena 

pertimbangan bahwa alam memiliki nilai 

tersendiri sehingga patut dilindungi. 

jikalau alam tidak membawa manfaat 

baghi manusia maka akan terabaikan.  

Alam hanya alat bagi pencapaian tujuan 

manusia. Alam tidak mempunyai nilai 

pada dirinya sendiri. 

2. Teori Biosentrisme  

Teori Biosentrisme menolak argument 

antroposentrisme, teori ini mengagungkan 

nilai kehidupan yang ada pada ciptaan, 

sehingga komunitas moral tidak lagi dapat 

dibatasi hanya pada ruang lingkup 

manusia. Semua mahluk hidup bernilai 

bagi dirinmya sendiri sehingga patut 

mendapat pertimbangan dan kepedulian 

moral. Alam perlu di perlakukan secara 

moral entah membawa manfaat bagi 

manusia atau tidak. Inti pemikiran 

biosentrisme adalah bahwa setiap ciptaan 

mempunyai nilai intrinsik dan 

keberadaannya memiliki relevansi moral. 

Setiap ciptaan (makhluk hidup) pantas 

mendapatkan keprihatinan dan tanggung 

jawab moral karena kehidupan merupakan 

inti pokok dari konsern moral. Prinsip 

moral yang berlaku adalah 

“mempertahankan serta memlihara 

kehidupan adalah baik secara moral, 

sedangkan merusak dan menghancurkan 

kehidupan adalah jahat secara moral” 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

5 

 

(Light, 2003: 109). Biosentrisme memiliki 

tiga varian, yakni, the life centered theory 

(hidup sebagai pusat), yang dikemukakan 

oleh Albert Schweizer dan Paul Taylor, 

land ethic (etika bumi), dikemukakan oleh 

Aldo Leopold, dan equal treatment 

(perlakuan setara), dikemukakan oleh 

Peter Singer dan James Rachel. 

3. Teori Ekosentrisme 

Teori Ekosentrisme merupakan kelanjutan 

dari teori biosentrisme. Teori ini berkaitan 

dengan etika lingkungan yang lebih luas. 

Berbeda dengan biosentrisme yang hanya 

memusatkan pada etika pada biosentrisme, 

pada kehidupan seluruhnya, ekosentrisme 

justru memusatkan etika pada seluruh 

komunitas ekologis, baik yang hidup 

maupun tidak. Karena secara ekologis, 

makhluk hidup dan benda-benda abiotis 

lainnya saling terkait satu sama lain. Oleh 

karenanya, kewajiban dan tanggung jawab 

moral tidak hanya dibatasi pada makhluk 

hidup. Kewajiban dan tanggung jawab 

moral yang sama juga berlaku terhadap 

semua realitas ekologis. memperlakukan 

alam menurut insting “netral”. Hal ini 

didasarkan pada berbagai pandangan 

“mekanisme” terhadap asumsi yang 

berkaitan dengan teori sosial liberal. Etika 

ekosentris mendasarkan diri pada kosmos. 

Menurut etika ekosentris ini, lingkungan 

secara keseluruhan dinilai pada dirinya 

sendiri. Etika ini menurut aliran etis 

ekologi tingkat tinggi yakni deep ecology, 

adalah yang paling mungkin sebagai 

alternatif untuk memecahkan dilema etis 

ekologis. Menurut ekosentrisme, hal yang 

paling penting adalah tetap bertahannya 

semua yang hidup dan yang tidak hidup 

sebagai komponen ekosistem yang sehat, 

seperti halnya manusia, semua benda 

kosmis memiliki tanggung jawab 

moralnya sendiri (J. Sudriyanto, 1992:243) 

Menurut etika ini, bumi memperluas 

berbagai ikatan komunitas yang mencakup 

“tanah, air, tumbuhan dan binatang atau 

secara kolektif, bumi”. Bumi mengubah 

perah “homo sapiens” dari makhluk 

komunitas bumi, menjadi bagian susunan 

warga dirinya. terdapat rasa hormat 

terhadap anggota yang lain dan juga 

terhadap komunitas alam itu sendiri (J. 

Sudriyanto, 1992:2-13). Etika ekosentris 

bersifat holistik, lebih bersifat mekanis 

atau metafisik. Terdapat lima asumsi dasar 

yang secara implisit ada dalam perspektif 

holistik ini, J. Sudriyanto (1992:20) 

menjelaskan: Segala sesuati itu saling 

berhubungan. Keseluruhan merupakan 

bagian, sebaliknya perubahan yang terjadi 

adalah pada bagian yang akan mengubah 

bagian yang lain dan keseluruhan. Tidak 

ada bagian dalam ekosistem yang dapat 

diubah tanpa mengubah dinamika 

perputarannya. Jika terdapat banyak 

perubahan yang terjadi maka akan terjadi 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

6 

 

kehancuran ekosistem. Keseluruhan lebih 

daripada penjumlahan banyak bagian. Hal 

ini tidak dapat disamakan dengan konsep 

individu yang mempunyai emosi bahwa 

keseluruhan sama dengan penjumlahan 

dari banyak bagian. Sistem ekologi 

mengalami proses sinergis, merupakan 

kombinasi bagian yang terpisah dan akan 

menghasilkan akibat yang lebih besar 

daripada penjumlahan efek-efek 

individual. Makna tergantung pada 

konteksnya, sebagai lawan dari 

“independensi konteks” dari “mekanisme”. 

Setiap bagian mendapatkan artinya dalam 

konteks keseluruhan.Merupakan proses 

untuk mengetahui berbagai bagian. Alam 

manusia dan alam non manusia adalah 

satu. Dalam holistik tidak terdapat 

dualisme. Manusia dan alam merupakan 

bagian dari sistem kosmologi organik yang 

sama. Uraian di atas akan mengantarkan 

pada sebuah pendapat Arne Naess, seorang 

filsuf Norwegia bahwa kepedulian 

terhadap alam lingkungan dapat dibedakan 

menjadi dua macam, yaitu: Kepedulian 

lingkungan yang “dangkal” (shallow 

ecology) Kepedulian lingkungan yang 

“dalam” (deep ecology). Kepedulian 

ekologis ini sering disebut altruisme 

platener holistik, yang beranggapan bahwa 

hal ini memiliki relevansi moral hakiki, 

bukan tipe-tipe pengadu (termasuk 

individu atau masyarakat), melainkan alam 

secara keseluruhan (J. Sudriyanto, 

1992:22). 

 

Gambaran Umum tentang Sawu (Sabu) 

 Niko L. Kana mengatakan bahwa 

kebudayaan Sabu atau orang Sabu adalah 

kelompok penduduk serta lingkungan 

budaya dari orang-orang yang mendiami 

Pulau Sawu dan Raijua di provinsi Nusa 

Tenggara Timur (NTT). Kebudayaan 

Sawu ini digolongkan sebagai kebudayaan 

yang cukup homogen. Dunia orang Sawu 

meliputi pandangan dan konsep-konsep 

yang terbangun terkait dunia fisik, hidup 

mereka (mencakup aktivitas dan hasil 

aktivitas tersebut), lingkungan sosial serta 

dunia gaib sebagai suatu keteraturan yang 

lengkap. Pengetahuan orang Sawu tentang 

terjadinya alam semesta, manusia dan 

mahluk-mahluk hidup lainnyaasal usul 

semesta dipandang berdasarkan kesesuaian 

adat dan kebiasaan yang menjadi common 

sense bagi semua masyarakat Sawu.  

Penduduk yang mendiami pulau 

Sawu Raijua menyebut diri mereka dengan 

rai hawu atau tanah dari Sabu. nama resmi 

yang digunakan oleh pemerintah setempat 

adalah Sabu. Nama Hawu berasal dari 

nama tokoh mitos Hawu Ga yaitu tokoh 

yang dianggap pertama kali mendatangi 

pulau Sabu. Sabu adalah kepulauan yang 

terdiri dri 3 pulau yaitu Sabu yang 

wilayahnya paling besar dan berada di 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

7 

 

sebelah Timur, kemudian Raijua di tengah 

dan pulau yang tidak berpenghuni, Dana 

terletak di sebelah Barat. Keadaan 

geografis Sabu terletak diantara 121045’ 

dan 12204’ belahan timur; 100 27’ dan 100 

38’lingkaran selatan. Di sebelah barat dan 

uatara Kepulauan Sawu  dikelililingi oleh 

laut Sabu sedangkan di selatan dan timur 

membentang samudra Indonesia. Iklim di 

Sabu seperti di daerah lainnya yaitu 

beriklim sabana tropis yang kering 

ditandai dengan musim kemarau yang 

panjang dan musim hujan yang relative 

singkat. Rata-rata angka curah hujan 

pertahun di Sabu adalah 800-1500 mm 

dengan jumlah hari hujan kurang dari 100 

hari hujan pertahun. 

Keadaan alam di Pulau Sabu pada 

bagian utara relative lebih hijau dan 

memiliki sejumlah mata air, sedangkan 

bagian selatan lebih kering dan tandus 

serta tidak memiliki mata air yang berarti. 

Hampir seluruh kepulauan diliputi bukit-

bukit kapur dan tanah merah yang kurang 

subur kecuali sedikit daratan kecil di 

bagian utara. Pada musim kemarau 

(Maret-April sampai Oktober-November) 

berlku kegiatan tani yang khas yakni 

penyadapan nira dan memasak gula. Pada 

musim hujan (November-Desember) 

sampai Februari-Maret) kgiatannya 

utamanya berkebun/bersawah. 

Upacara Adat Sabu dalam 

hubungannya dengan Alam 

Kegiatan Orang Sabu dalam upaya 

mempertahankan hidupnya 

diselenggarakan menurut ketentuan waktu 

penyelenggaraan yang telah disepakati. 

Kegiatan-kegiatan tersebut terbagi dalam 

kurun waktu musim kemarau dan hujan. 

Setiap kegiatan ditandai dengan upacara 

adat yang dipimpin oleh mone ama 

(pemimpin upacara). Mone ama 

merupakan penanggung jawab upacara 

yang dipercaya masyarakat oleh karena itu 

mereka harus benar-benar memahami 

keutuhan dan kesesuaian upacara dengan 

ketentuan yang berlaku turun-temurun. 

Pemimpin upacara musim kemarau adalah 

pulodo wadu (leluhur matahari kemarau) 

sedangkan di musim hujan deo rai (dewa 

tanah), masing-masing dibantu oleh para 

pembantunya. 

Upacara musim kemarau berkaitan 

dengan kegiatan sadap nira dan kegiatan 

lainnya seperti mengumpulkan karang 

untuk pagar kampong, mendirikan rumah, 

membuat periuk dan sebagainya. 

Sedangkan kegiatan yang diprakarsai oleh 

pemerintah di atur jadwalnya menurut 

takwim adat. Upacara musim hujan 

berhubungan dengan  bertani/berladang. 

Pada akhir bulan Penata, pada awal bulan 

Daba Ae, serta pada bulan Bunga Liwu 

diselenggarakan sejumlah upacara penting 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

8 

 

yang diikuti oleh semua masyarakat Sabu. 

Upacara musim kemarau antara lain 1) 

“memanggil nira”, 2) berkaitan dengan 

memasak gula lontar, 3) memberangkatkan 

“perahu” nira. Upacara pada peralihan 

musim kemarau ke  musim hujan adalah 1) 

pemisahan kedua musim, 2) menolak 

kekuatan gaib yang merusakkan dan 

mengancam hidup manusia, sedangkan 

upacara di musim hujan adalah 1) upacara 

berhubungan dengan hujan dan 

pembersihan ladang, 2) upacara menanam, 

dan 3) upacara sesudah panen yaitu 

upacara sabung ayam dan pengantaran 

lambang hasil panen (hole). 

 

I. Upacara-upacara di Musim 

Kemarau 

Dalam musim ini, kegiatan dan 

upacara yang berlansgung terutama di 

pusatkan pada pohon lontar dan dipimpin 

oleh pulodo wadu. Awal dilaksanakan 

upacara ini pada bulan pertama musim 

kemarau yakni bulan A’a (kakak) antara 

pertengahan Mei dan pertengahan Juni dan 

ditutup pada akhir musim kemarau yakni 

pada bulan Ha’e Rae (naik kampung) 

pertengahan Oktober sampai pertengahan 

November.  

(a) Memanggil Nira 

Upacara ini berlangsung sepanjang 

bulan pertama musim kemarau, pada bulan 

A’a ini terdapat kurang lebih 12 upacara 

jelang diawalinya kegiatan menggarap 

lontar. Nira lontar di bawa ke tanah 

Mahara dari barat juga laut ke tepi pantai 

tanah Mahara oleh sebuah perahu bernama 

Talo Nawa (banyak ombak). Perahu 

tersebut berlabuh di pantai Mahara selama 

6 bulan di musim kemarau di tempat 

bernama Kepue Lie, bagi orang Sabu 

dianggap sebagai “rumah” dari sejumlah 

tokoh mahluk halus yang berhubungan 

dengan produksi nira lontar. Nira yang 

dibawa perahu tersebut oleh Orang Sabu 

dipandang mengisi mayang semua pohon 

lontar di seluruh tanah Mahara. 

Melalui upacara memanggil nira 

orang Sabu memohon agar jangan ada 

mayang yang hampa, sehingga bila 

disadap airnya akan menetes berlimpah 

dan penduduk akan kenyang. Rangkaian 

upacara ini diakhiri dengan upacara buat 

melindungi, ta tame (memberi tameng) 

dan mendindingi, (ta hedide) kegiatan 

tersebut dari gangguan kekuatan gaib yang 

buruk dan merusak apa kerewe, supaya 

terjamin keberhasilan usaha penggarapan 

lontar.  

(b) Upacara Memasak Gula 

Pada bulan ke-4 dalam kalender 

Orang Sabu, bulan wadu ae (kemarau 

besar), berkisar pada pertengahan Agustus 

sampai pertengahan September kegiatan 

utama menyadap lontar masih terus 

berlangsung (kelanjutan menyadap nira 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

9 

 

dan dimulainya kegiatan khusus memasak 

gula lontar. Awal memasak gula ditandai 

dengan berlakunya masa kritis yang 

khusus (rara rai = sakit tanah) dan akan 

berakhir pada upacara pendinginan yang 

berlangsung pada luha1 pertama di Bulan 

Kai Ai. Pada hari Luha ke-13 (hari kewore) 

bulan Wadu Ae diselenggarakan upacara 

kai kelaba (gali tanah liat) dan bode kelaba 

(timbun tanah liat) di kampong kediaman 

Pulodo Wadu dan upacara ini terbuka bagi 

seluruh masyarakat Mahara. Sejak hari 

tersebut berlaku masa “kritis” dan 

masyarakat dilarang untuk “berteriak dan 

ribut” sehingga segala sesuatu harus 

dilakukan dengan tertib dan hati-hati. 

Selanjutnya dilaksanakan upacara kai 

rao (gali tungku) dan dama rao 

(menempel tungku) yang berlangsung 

pada keesokan hari yaitu pada luha ke-14 

atau hari panu pe. Pada hari purnama (hilu 

wara) dilakukan upacara nga’a puru hogo 

yang dipimpin oleh Pulodo Wadu dan 

dibantu istrinya. Kegiatan upacara ini 

menandai dimulainya kegiatan memasak 

gula lontar. Upacara ini disusul oleh 

upacara peha’e mati donahu (menaikkan 

kentalnya gula) dengan mengadakan sesaji 

di batu upacara wowadu hemuhe (batu 

 
1 Luha (sedikit), bermakna hari hari sebelum purnama 

dalam setiap bulan, ada 15 hari dalam satu bulan. Hari-

hari sesudah purnama disebut hape (susun) yang 

berjumlah 15.   

isap) yang ditujukan bagi mahluk halus 

bernama Hemuhe, yang bertujuan agar ia 

tidak mengisap gula yang dimasak 

melainkan mengisap sesaji tersebut dan 

dengan demikian produksi gula bisa tinggi 

(c) Upacara Penutupan 

Pada bulan terakhir musim kemarau 

berakhir pula kegiatan penggarapan lontar 

yaitu di bulan Hae Rae (naik kampung), 

Bulan Oktober pertengahan hingga ke 

pertengahan bulan berikutnya. Ada 2 

peristiwa yang dijadikan pedoman oleh 

Pulodo Wadu dalam menyiapkan upacar 

ini, yaitu 1) Kedudukan dua bintang 

petunjuk peralihan musim (Pleiades dan 

Antares). Jika kedudukan kedua bintang 

tersebut menunjukkan bahwa musim hujan 

sudah dekat maka pemimpin upacara 

mulai bersiap. Peristiwa ke 2) adalah 

penyelenggaran upacara nga’a kelila 

mokekabara (makan atau menanti 

belalang).  Pada hari hape ketiga 

dihubungkan dengan suatu mitos serangan 

belalang dan disebut dengan kelila 

(menanti) karena penyelenggaran 

menjelang saat penutupan tungku 

memasak gula. 

Rangkaian upacara penutupan 

kegiatan penggarapan lontar dimulai pada 

hari Hape ke- 5 dan berakhir pada hari 

Hape ke-8 bulan Ha’e Rae. Pada hari 

kelima dilakukan upacara “menyalakan 

kayu di bagian belakang tungku” sebagai 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

10 

 

awal penutupan masa masak gula. Hari 

berikutnya dilakukan upacara 

menyejukkan tungku. pada tengah malam 

dilakukan upacara terpenting pada bulan 

ini yaitu dabu rao, penimbunan tungku 

dengan abu bekas kayu bakar. Pada 

keesokan harinya, di pagi hari berlaku 

acara mandi di laut buat para penyadap 

bertujuan untuk membersihkan tubuh dari 

bekas kotoran kegiatan menangani lontar, 

sementara para wanita menumpulkan 

kerang di pantai untuk bahan produksi 

kapur sirih. Sore hari pada saat matahari 

baru saja terbenam, di tungku yang baru 

saja ditimbun oleh Pulodo Wadu 

diselenggarakan upacara raja bodo awu 

(memaku timbunan abu) yang dilakukan 

oleh Deo Rai dan Rue. Kemudian disusul 

upacara “memaniskan” altar di kampong 

pemimpin upacara pada musim kemarau 

yang dilakukan oleh Pulodo Wadu.  

Melalui rangkaian upacara diatas 

semua akibat negatif kegiatan penyadapan 

lontar sepanjang musim kemarau 

di“manis”kan artinya dikembalikan ke 

keadaan biasa yakni keadaan yang tidak 

membahayakan. Sebagai tanda selesai 

kegiatan penggarapan lontar di musim 

kemarau ini, di Kepue Lie dilakukan 

upacara oleh Pulodo Wadu dan Pulodo 

Dahi, upacara pemberangkatan kembali 

perahu nira Talo Nawa di hari hape ke-9 

bulan Ha’e Rae. 

II. Upacara Peralihan dari Musim 

Kemarau ke Musim Hujan 

(a) Pemisahan kedua Musim 

Pada hari hape ke-8 bulan Ha’e Rae, 

Deo Rai dan Rue disertai Dewan Imam 

Tujuh lainnya menyelenggarakan upacara 

memaku teluk di tepi pantai Mahara yang 

melambangkan dipisahnya “yang kering” 

dari “yang basah” sekaligus pemisahan 

secara resmi kegiatan musim kemarau dari 

kegiatan baru yaitu kegiatan musim hujan. 

Masa peralihan ini ditandai 

denganrangkaian upacara membuang 

semua kekuatan gaib yang merusak dan 

mengancam kehidupan masyarakat di 

tanah Mahara, dengan demikian siap 

memasuki musim hujan yang akan 

memberi kesuburan. 

(b) Upacara menolak Bala 

Pada hari hape ke-5 bulan Ha’e Rae, 

diadakan upacara di perbatasan tanah 

Mahara dan tanah Haba di Wae yang 

terletak di pantai. Upacara ini dipimpin 

oleh Deo Raid an Rue dan dihadiri oleh 

Dewan Imam Tujuh, tujuan upacara ini 

untuk membuang segala penyakit dan hal-

hal yang berasal dari luar Mahara. Hujan 

pertama yang turun di anggap belum 

bermanfaat dan digolongkan sebagai 

“hujan asin”. Dua upacara lainnya yang 

dilangsungkan pada bulan Ha’e Rae, 

dipimpin oleh pejabat upacara Do Haleo 

(yang melihat/pengawas). Yang pertama 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

11 

 

diadakan pada hari luha ke-9 dan upacara 

lainnya pada hari berikutnya. Upacara 

yang pertama dilaksanakan di teluk 

Ubadara Keruru dengan tujuan untuk 

mengusir penyakit (pada heburu) 

sedangkan upacara yang kedua 

dilaksanakan di tebing pantai Ketode yang 

terjal, tujuannya untuk 

“memberangkatkan” semua kekuatan gaib 

negative yang mendatangkan keaiban, 

kemalangan, angin rebut dan sebagainya 

ke laut. 

 

III. Upacara di Musim Hujan 

(a) Menyangkut Bersih Ladang 

Di bulan Ko’o Ma (membersihkan 

ladang) yaitu bulan pertama musim hujan, 

sekitar pertengahan November sampai 

pertengahan Desember di selenggarakan 

serangkaian upacara yang berkaitan 

dengan hujan dan penyiapan ladang. 

Upacara-upacara tersebut dilakukan oleh 

Deo Rai dan Rue. Rangkaian upacara 

tersebut digolongkan ke beberapa 

kelompok. 1) Upacara yang menandai 

kegiatan mengusir kekuatan gaib negative 

dari tanah Mahara, kemudian disusul oleh 

rangkaian upacara “memaniskan” di 

sejumlah tempat upacara dalam rangka 

memohon hujan. Semua upacara 

memaniskan tersebut selain untuk 

membersihkan juga untuk memohon 

kesuburan tanah dan kemakmuran seluruh 

penduduk, bahkan untuk seluruh dunia (rai 

wawa/bumi). Sesaji yang dipersembahkan 

kepada Deo “yang memangku dan 

melindungi” seluruh penduduk, yang 

menyebabkan tanaman bertumbuh, 

menjadikan manusia dan hewan berumur 

panjang dan berkembang biak.  

Sesudah upacara memaniskan 

kemudian disusul oleh kegiatan 

menyiapkan ladang. Pembukaan upacara 

dilaksanakan di rumah upacara Deo Rai di 

Kolo Telida sebagai pusatnya. Mula-mula 

diadakan upacara para ladu ai (memotong 

arang) oleh istri Deo Rai pada hari panu 

pe, luha ke-14. Selanjutnya pada hape 

pertama di bulan Ko’o Ma dilakukan  

upacara menandai dibukanya masa 

kegiatan menyiapkan dan membersihkan 

ladang (induk) yang disebut ko’o ma 

kepue. Ladang induk ini disebut ma rede 

rai (ladang penuh tanah) atau ma rede 

Hawu (ladang penuh Sawu) atau juga ma 

kepue. Upacara ini diperuntukan untuk 

seluruh tanah Sawu. 

(b) Upacara Menanam 

Rangkaian upacara menanami ladang 

diawalioleh upacara “memaniskan” yang 

bertujuan untuk “memaniskan” tanah 

Mahara menerima bibit yang ditaburkan. 

Setelah itu, diselenggarakan upacara 

pemberitahuan saat tanam kepada seluruh 

masyarakat dan waktunya bersamaan 

dengan upacara “menjemput” atau 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

12 

 

“mengambil benih”. Upacara ini dimulai 

dari ladang upacara atau ladang induk, lalu 

“meramahkan” tanah ladang (pekebaka 

pada), setelah itu baru penduduk boleh 

menanami ladang mereka. Untuk 

menjamin pertumbuhan benih yang telah 

ditanam, dilakukan upacara “kait hujan” 

dan :kunci tanah” yang bertujuan 

menghindarkan serangan hama. Upacara 

ini dilakukan di bawah pimpinan Deo Rai, 

baik sebelum maupun sesudah tanam.  

(c) Sesudah Panen 

Tanaman usaha tani ladang di 

Sawu terdiri dari 2 jenis yakni kacang 

hijau dan jagung Rote. Orang Sawu 

percaya bahwa keberhasilan panen 

bergantung kepada Sang Putri Agung. Ia 

yang merawat sejak benih dimasukkan 

ke tanah, menumbuhkannya dan 

memberi hasil. Oleh sebab itu setiap 

upacara yang ditujukan baginya selalu 

diupayakan  agar tidak terhalang oleh 

apapun. Rangkain upacara berkaitan 

dengan hal tersebut dilakukan pada 

bulan Penata (memaniskan), sekitar 

pertengahan Februari sampai 

pertengahan Maret, rangkaian upacara 

tersebut diantaranya upacara gape ngalu 

ie (memanggil angin baik)yang dipimpin 

oleh Deo Rai dari arah Pulau Dana di 

bagian Selatan dan angin barat. 

Keduanya dianggap sebagai angin baik, 

sekaligus “menyumbat” angin jahat yang 

disebut halu ngalu apa (angin dari utara 

dan timur), yang hembusannya dianggap 

berbahaya baik untuk tanaman, hewan 

maupun manusia.2 

(d) Sabung Ayam 

Upacara para ada (sabung ayam) 

diselenggarakan sebanyak 2 kali. Yang 

pertama pada hari luha ke-1 bulan Daba 

Ae, berlangsung di arena sabung ayam di 

kampong udu Nahipa (kampong Raemadi) 

dan yang kedua diselenggarakan pada hari 

hape ke-2 bulan Banga Liwu, di lapangan 

altar besar Nada Ae di kampong Pedaro. 

Persiapan dilakukan pada hari lodo dule 

ane ado ane (hari antara menjemput atau 

tidak), yaitu pada sore hari hape ke-12 

atau bisa juga diadakan pada sore di hari 

berikutnya, dengan mengumumkan kepada 

para penduduk agar turut serta dalam 

sabung ayam keesokan harinya di 

Kampung Raemadi, yang akan diteruskan 

dengan Tari Pedo’a3 

 
2 Dalam pandangan orang Sawu angin berasal dari tokoh 

bernama Lole Dara (bawaan dalam). Ia mempunyai 4 

anak yakni Dae Lole (angin utara), Timu Lole (angin 

timur), Lou Lole (angin selatan), dan Wa Lole (angin 

barat). Kecuali Wa Lole, ketiga angin lainnya dipandang 

sebagai angin buruk bagi tanaman ladang. Pada upacara 

ini, angin selatan yang belum disumbat karena gilirannya 

jatuh pada hari hape ke-7 bulan Penata, bertepatan 

dengan upacara panen kacang hijau. 
3 Pada hari tarian massal Pedo’a itu penduduk 

bergembira. Muda mudi diperbolehkan saling 

menyentuh dan bahkan mencubit (pegu’I pedati). 

Kesempatan terbuka pada keramaian ini bertujuan 

agar manusia berkembang biak dan bertambah, 

makmur dan sejahtera seperti tanaman yang 

menghasilkan panen. 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

13 

 

Petang hari dilaksanakan upacara 

pekaka manu (saling menghadapkan 

ayam) antara ayam sabungan ayam 

sabungan pemimpin kelompok penyabung 

Mahara Atas dengan ayam dari pemimpin 

kelompok Mahara bawah.4 Upacara ini 

berlangsung di Nada Hari, lapangan 

tempat Altar Bersama di Kampung Pedaro. 

Selesai upacara ini penduduk diizinkan 

menabuh gong dan menyanyikan “hoda 

ngara rai (pujaan nama tanah), pertanda 

bahwa selama 2 bulan mendatang mereka 

berada dalam suasana pesta dan 

bergembira. Pada acara awal, ayam 

disabung tanpa menggunakan woka 

(sejenis tombak kecil bermata kail). 

Sesudah itu baru ayam-ayam yang 

disabung kakinya ber-woka. Sabungan ini 

disebut peiu manu woka. 

(e) Pengantaran lambang Panen (hole) 

Bulan Banga Liwu, pada 

pertengahan April sampai pertengahan 

Mei adalah puncak upacara massal demi 

kemakmuran manusia, ternak dan 

tumbuhan. Bulan ini dianggap baik dan 

membawa untung (bulan bergembira). 

Permainan yang dilakukan sampai saat ini 

di bulan ini ialah pejada aru (melompati 

alu yang saling memukulkan), dan 

dilangsukan pada awal bulan tersebut 

 
4 Pemimpin kelompok Mahara Atas ialah warha udu 

Naputitu dan dari Mahara Bawah warga udu Ae Lape. 

hingga hari panu pe, hari luha ke-14. 

Rangkaian upacara ini ialah liba doka 

(tabur kebun) yang pertama dilakukan Deo 

Rae di kampong Pedoro untuk diikuti oleh 

seluruh penduduk Mahara. Upacara diatas 

dilakukan bagi tanaman nila dan kapas 

beserta hewan ternak yang bertujuan agar 

berbuah dan berkembang biak. Setelah itu 

menyusul upacara pengantaran masakan 

ayam oleh para istri ke rumah asal mereka, 

untuk ayah dan saudara-saudara laki-

lakinya (ama namone). Hal ini bermakna 

memelihara hubungan baik dengan pihak 

pemberi perempuan – sumber penerus 

keturunan. Lalu, pada hari hape pertama 

dilakukan upacara “siram kuburan” (bui 

dare) baik mereka yang mati “manis” atau 

“asin” (meninggal karena sakit atau 

meninggal secara tidak wajar misalnya 

terjatuh dari pohon lontar atau karena 

kecelakaan) setahun sekali. Masyarakat 

Sawu percaya bahwa di hari itu Deo 

dianggap datang menjemput roh mereka 

yang sudah mati. Sesaji hewan 

sembelihan, sirih pinang yang diletakkan 

dan air yang dipercikkan diatas kuburan 

merupakan makanan dan minuman untuk 

menghormati kedatangan Deo. 

Puncak acara selama dua bulan 

tersebut dicapai pada upacara hole yang 

berlangsung selama 4 hari yakni di hari 

hape ke-5 sampai hari ke-8 di bulan Banga 

Liwu ini. Upacara hole adalah pengantaran 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

14 

 

lambang hasil panen penduduk menuju ke 

pulau Raijua yang dianggap sebagai 

tempat asal tanah untuk membentuk Pulau 

Sawu. Pandangan yang mengikat mereka 

adalah tanah yang mereka usahakan itu 

berasal dari Raijua sehingga mereka wajib 

untuk menyerahkan hasil panen mereka 

kepada pihak “pemilik asal” tanah. Dua 

gendang dari rumah upacara (Da’u 

Ae/menyiduk banyak dan Latia/kilat) 

diambil oleh Deo Rai untuk digantungkan 

pada pohon nitas di tengah lapangan altar, 

kegiatan ini berlangsung pada pagi hari 

sekitar jam 5. 

Pada hari hape ke-7  ditandai dengan 

lodo gao dere lingo dere (hari menurunkan 

gendang dan mengerubungi gendang), 

sementara penduduk membuat minyak 

kelapa yang akan dioleskan pada perahu 

simbol pemuat ketupat sambil mengayam 

ketupat hole yang nantinya akan diisi oleh 

perlambangan hasil panen setiap orang. 

Upacara penting di saat itu adalah 

memakan ketupat diatas batu upacara Luji 

Riru di lapangan Nada Hari (altar 

bersama) dibawah pimpinan Deo Rai dan 

kegiatan ini berlangsung di siang hari. 

Orang Sawu percaya memakan isi ketupat 

pada upacara ini akan melambangkan hasil 

panen yang lebih baik di masa-masa 

mendatang. 

Upacara lainnya adalah gao dere 

lingo dere yang dilakuakn sejak matahari 

terbenam hingga fajar menyingsing. Kedua 

gendang tersebut diturunkan dari pohon 

nitas dan diletakkan di atas batu Altar 

Bersama.  Sesudah diolesi kelapa harum 

oleh Deo  Rai dan Rue, gendang Da’u Ae 

digantungkan kembali di pohon tersebut 

sedangkan gendang Latia tetap di 

tempatkan diatas batu altar. Deo Rai terus 

menerus menabuh gendang sambil 

dikelilingi penduduk. 

Hari ke-8 aialah hari hore kedu’e 

(melepaskan ketupat), yakni upacara 

pemberangkatan ketupat dengan perahu 

simbolik menuju Raijua. Setiap ketupat di 

tiap dara amu dan rae (kampung), 

diangkut ke kampong Pedaro dan dengan 

arak-arakan diantarkan ke Lata Mone Weo 

di pantai. Sementara perahu bertolak ke 

arah laut penduduk pun melambai-

lambaikan tangkai tangan daun untuk 

memanggil agar panen berikutnya kembali 

berhasil di Sawu. Maknanya adalah panen 

kali ini sudah berlalu maka diharapkan 

akan datang lagi di masa depan. 

 

Kesimpulan 

Orang Sabu/Sawu sangat menjaga 

keselarasan hubungan antara sesama 

manusia dan antara manusia dengan alam 

(lingkungan). Mereka beranggapan bahwa 

mahluk hidup selain manusia yakni hewan 

dan tumbuhan wajib dilindungi dan di jaga 

dengan baik. Sikap ini merupakan 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 

15 

 

perwujudan rasa terima kasih mereka 

terhadap sang penguasa tertinggi (Deo 

Ama) yang telah berbaik hati memberikan 

mereka ladang dan tumbuhan serta hewan 

ternak untuk keberlangsungan hidup 

mereka. Kenyataan ini membuktikan 

bahwa pandangan teori biosentrisme dan 

ekosentrisme sudah dipratikkan sejak dulu 

oleh orang Sawu. Kearifan local pada 

masyarakat Sawu menyebabkan terjaganya 

lingkungan dengan baik, sehingga 

anggapan bahwa budaya tradisional tidak 

mendukung pembangunan dalam hal ini 

pembangunan berwawasan lingkungan 

dapat kita tepiskan.  

Alam dipahami oleh masyarakat 

Sawu sebagai sakral dan kudus. 

Spiritualitas merupakan kesadaran paling 

tinggi, sekaligus menjiwai dan mewarnai 

seluruh relasi dari semua ciptaan di alam 

semesta (Keraf, 2002). Hal ini bermakna 

segala perilaku masyarakat Sawu diwarnai 

dengan spiritualitas dan perwujudannya 

pada aktivitas mereka dengan alam. Secara 

individual maupun kelompok, sikap batin 

orang Sawu adalah murni dan bersih 

dalam relasi dengan diri sendiri, manusia 

lainnya maupun dengan alam. Mereka 

menjaga sikap hormat dan menjaga 

hubungan baik serta menjadi suatu prinsip 

moral yang harus dipatuhi dan dijaga 

dalam berbagai ritus atau upacara adat. 

Mereka menghindari menjalani hidup 

dengan memntingkan diri sendiri tetapi 

menempatkan kepentingan kelompok 

diatas kepentingan pribadi. Sikap dan 

perilaku mereka, baik dan buruknya 

terhadap alam akan sangat menentukan 

nasih kehidupan mereka di saat ini ataupun 

dimasa mendatang.  

 

Daftar Pustaka 

Bakker, Anton. 1995. Kosmologi dan 

Ekologi. Kanisius: Jakarta 

Daeng, Hans J, 2000. Manusia, 

Kebudayaan dan Lingkungan. 

Pustaka Pelajar Offset: 

Yogyakarta 

Kana, Nico. 1983. Dunia Orang Sabu.  

Penerbit Sinar Harapan: Jakarta 

Keraf, Sonny. 2002. Etika Lingkungan. 

Penerbit Buku Kompas: Jakarta 

Koentjaraningrat. 2004. Manusia dan 

Kebudayaan di Indonesia. 

Djambatan: Jakarta 

Soemarwoto, Otto. 2004. Etika, 

Lingkungan Hidup dan 

Pembangunan. Djambatan: 

Jakarta 

 

 


