PN ESEJARAH

ISSN: 1858-2257, Vol. 20 No. 1 Juni 2023

Tinjauan Sosio Antropologi Tentang Pandangan Orang Sabu
Terhadap Alam

Lenny Sofia Bire Manoe
Dosen Prodi Sosiologi FISIP Undana
Christine Erika Meka
Dosen Prodi Sosiologi FISIP Undana
Abstrak

The issue of environmental degradation has existed since the arrival of mankind on this
planet. Human conduct changed the natural environment from forests to agricultural land
approximately 4000 BC, destroying native ecosystems, diminishing biodiversity, and
stimulating the release of carbon dioxide into the sky. Exploring indigenous peoples' local
wisdom or rational knowledge can help solve the problem of environmental destruction.
Similarly, the indigenous Sabu people keep their behavior in harmony with their fellow
humans and nature. The Sabu people's way of life is heavily reliant on nature; their major
occupations are tapping lontar and farming, which encourages them to keep the ecosystem in
balance. Their expression of thankfulness to the Creator (Deo Ama)

Key Words: Culture, Savunese, Environment

Permasalahan  lingkungan  hidup Stokholm, Jerman ditandai  dengan

dasawarsa ini menjadi suatu urgensi yang diadakannya konferensi PBB bertema

mendapat perhatian dari hampir semua lingkungan hidup yang lebih dikenal

Negara. Presiden Amerika menyampaikan
perhatian terkait kerusakan lingkungan
bahwasanya dampak dari pemanasan
global 10 tahun mendatang akan benar-
benar meneggelamkan Kota Jakarta.
Pernyataan ini disampaikan pada pidato
sambutan di kantor Direktur Intelijen
Nasional. Permasalahan lingkungan hidup
bermuara pada potensi bencana, dan
menjadi tugas bagi kita semua untuk
menjaga  lingkungan  dari  bahaya
kerusakan. Kondisi suhu bumi saat ini
panasnya bertambah 1,5° ¢ hingga 2° ¢ jika
tanpa adanya upaya pencegahan.

masalah

Perhatian terhadap

lingkungan dimulai sejak tahun 1972 di

dengan konferensi Stokholm. Tanggal 5
Juni di sepakai sebagai hari lingkungan
sedunia selaras dengan pembukaan
konferensi Stokholm tersebut. Hasil dari
konferensi  tersebut disetujui  banyak
resolusi tentang lingkungan hidup yang
menjadi acuan untuk ditindaklanjuti. Salah
satu dari resolusi tersebut adalah
berdirinya badan khusus dalam PBB yang
bertugas mengatur permasalahan
lingkungan hidup yaitu United nations
Enviromental Programme yang disingkat
UNEP. Badan ini bermarkas di Nairobi
Kenya.

Tonggak sejarah terhadap

permasalahan  lingkungan  hidup  di



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

Indonesia sejak di selenggarakan seminar
nasional pengelolaan lingkungan hidup
dan  pembangunan  nansional  oleh
Universitas Padjajaran pada Tanggal 15-18
Mei di Bandung. Seminar tersebut menjadi
seminar pertama yang di adakan di
Indonesia dan dihadiri oleh ilmuwan dari
berbagai universitas, pejabat pemerintah,
cendekiawan, dan tokoh masyarakat.
Diantara peserta seminar ada yang menjadi
Indonesia  dalam
Stokholm.

kemudian

perwakilan  dari
mengikuti konferensi
Universitas Padjajaran
mendirikan lembaga ekologi sebagai
respon dari kegiatan seminar tersebut.
Permasalahan  lingkungan  hidup
acapkali di pandang sebagai suatu masalah
yang baru. Hal tersebut disebabkan oleh
perhatian dan kegiatan dalam bidang
lingkungan hidup baru meningkat pada
dasawarsa 1950-an hingga 1960-an dan
puncaknya pada dasawarsa 1970-an.
Disadari atau tidak  permasalahan
lingkungan hidup sudah dimulai sejak
manusia eksis di bumi ini. Sejarah awal
peradaban di Mesopotamia sekitar 4000
SM, menjadi saksi perilaku manusia
mengubah lingkungan alam dari hutan
menjadi lahan pertanian, habitat asli yang
dirusak, mengurangi  kenakeragaman
hayati dan mendorong pelepasan karbon
dioksida ke atmosfer. Sebagian besar

kasus lingkungan hidup baik secara global

maupun nasional berasal dari perilaku
manusia. Kasus-kasus pencemaran serta
kerusakan lingkungan di laut, udara,
atmosfer, hutan, air tanah dan seterusnya,
berasal dari perilaku manusia yang tidak
ramah lingkungan, kurang bertanggung
jawab dan mendahulukan kepentingan diri
sendiri alih-alih menjaga keindahan alam.
Pandangan bahwa  permasalahn
lingkungan hidup menjadi luas disebabkan
oleh kemajuan teknologi. Pandangan ini
tidak sepenuhnya benar namun teknologi
menjadi factor penting dalam
permasalahan lingkungan. Dapat dikatakan
teknologi bisa merusak lingkungan tetapi
diperlukan juga untuk mengatasi masalah
lingkungan.  Faktor penting dalam
permasalahan lingkungan adalah populasi
manusia yang Kian bertambah.
Pertumbuhan  manusia yang  pesat
membutuhkan bertambahnya kebutuhan
bahan bakar, tempat pemukiman dan
kebutuhan lainnya serta limbah domestic
yang  terus

meningkat. Pesatnya

pertumbuhan  populasi  menyebabkan
perubahan yang besar dalam lingkungan
hidup.  Indonesia  sebagai  Negara
berkembang dengan tingkat ekonomi dan
teknologi  yang  tergolong  rendah,
kerusakan hutan dan tata air yang disertai
kepunahan tumbuhan dan hewan, erosi
tanah serta sanitasi yang buruk menjadi hal

yang lumrah. dan fenomena tersebut



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

mendorong  berkembangnya  penyakit
infkesi dan parasit dan menjadi masalah
lingkungan yang serius.

Berdasarkan uraian diatas, masalah
lingkungan di Indonesia dapat diatasi
dengan pembangunan baik itu
pembangunan fisik maupun nonfisik. Yang
menjadi  masalah adalah  bagaimana
pembangunan dilakukan dengan tidak
merusak lingkungan atau dengan kata lain
pembangunan berwawasan lingkungan.
Perwujudan pembangunan berwawasan
lingkungan tidak terlepas dari perilaku
manusia terhadap lingkungan. Perilaku
mengganggap
kebutuhan manusia adalah terutama perlu

antroposetris yang

diubah menjadi perilaku yang biosentris
dan ekosentris yaitu perilaku manusia yang
mengganggap Ssemua mahluk hidup
memiliki nilai tersendiri sehingga harus
diperlakukan dengan baik termasuk
lingkungan didalamnya.
Disadari atau  tidak, perilaku
biosentrisme dan ekosentrisme sudah di
praktikan olen  masyarakat-masyarakat
adat atau tradisional di berbagai belahan
dunia termasuk di Indonesia. perspektif
masyarakat tradisional bahwa manusia
adalah bagian integral dari alam perlu
diperlakukan dengan baik dan hal ini
mendorong perilaku penuh tanggung
jawab, penuh sikap hormat dan peduli

terhadap keberlangsungan semua

kehidupan di alam semesta. Sebagian
pandangan masyarakat tradisional ini
masih bertahan di tengah kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Kearifan lokal
masyarakat tradisional kemudian menjadi
modal sosial dalam mengatasi masalah
lingkungan. Dengan demikian penting bagi
kita untuk meninjau kembali kearifan atau
pengetahuan masyarakat adat dalam
hubungan antara manusia dan alam. Cara
pandang masyarakat adat tentang dirinya,
alam dan hubungannya dengan alam akan
menjadi focus pembahasan dalam tulisan
ini. Tulisan ini membahasa hubungan
antara masyarakat Sabu dan alam.
Kekhasan

masyarakat Sabu  menentukan  pola

pengetahuan tradisional
perilaku  hidup dan pola perilaku
masyarakat ~ adat  terhadap  alam.
Masyarakat adat Sabu memandang dirinya
sebagai bagian integral dari alam sehingga
mereka berusaha membangun relasi yang
baik tidak saja dengan manusia lainnya
namun dengan alam juga. Sikap dan
perilaku mereka terhadap alam dalam
artian baik-buruk nya perilaku mereka
terhadap alam sangat menentukan nasib
hidup mereka  sebagai manusia.
Konsekuensi nya adalah tanggung jawab
moral serta nilai moral tidak hanya tertuju
pada manusia saja tetapi juga ditujukan

terhadap relasi dengan lingkungan.



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

Tinjauan Teoritis
Menjawab  permasalahan terkait
hubungan manusia dan lingkungan, dalam
tulisan ini menngunakan perspektif teori
etika lingkungan. Teori Etika Lingkungan
muncul sebagai jawaban atas aksi manusia
dalam  merusak  lingkungan  hidup.
Terdapat tiga model teori etika lingkungan
yakni antroposentrisme, biosentrisme dan
ekosentrisme. Ketiga teori diatas memiliki
perspektif yang berbeda tentang manusia,
alam serta relasi antara manusia dan alam.
1. Teori Antroposentrisme
Antroposentrisme  adalah  teori etika
lingkungan yang memandang manusia
sebagai pusat dari sistem alam semesta.
Manusia dan kepentingannya dianggap
yang paling menentukan dalam tatanan
ekosistem dan dalam kebijakan yang
diambil dalam kaitan dengan alam, baik
secara langsung atau tidak langung.
Kebutuhan dan kepentingan manusia
memiliki nilai tertinggi dan terutama.
Etika hanya berlaku bagi manusia
sehingga kewajiban dan tanggung jawab
moral manusia terhadap lingkungan hidup
dipandang berlebihan, kalaupun ada hanya
semata untuk pemenuhan kebutuhan
manusia. Segala sesuatu yang lain di alam
semesta ini hanya akan mendapat nilai dan
perhatian sejauh menunjang dan demi
kepentingan manusia. Oleh karenanya

alam pun hanya dilihat sebagai obyek, alat

dan sarana bagi pemenuhan kebutuhan dan
kepentingan manusia, bukan karena
pertimbangan bahwa alam memiliki nilai
tersendiri  sehingga patut  dilindungi.
jikalau alam tidak membawa manfaat
baghi manusia maka akan terabaikan.
Alam hanya alat bagi pencapaian tujuan
manusia. Alam tidak mempunyai nilai
pada dirinya sendiri.

2. Teori Biosentrisme

Teori Biosentrisme menolak argument
antroposentrisme, teori ini mengagungkan
nilai kehidupan yang ada pada ciptaan,
sehingga komunitas moral tidak lagi dapat
dibatasi hanya pada ruang lingkup
manusia. Semua mahluk hidup bernilai
bagi dirinmya sendiri sehingga patut
mendapat pertimbangan dan kepedulian
moral. Alam perlu di perlakukan secara
moral entah membawa manfaat bagi
manusia atau tidak. Inti pemikiran
biosentrisme adalah bahwa setiap ciptaan
mempunyai nilai intrinsik dan
keberadaannya memiliki relevansi moral.
Setiap ciptaan (makhluk hidup) pantas
mendapatkan keprihatinan dan tanggung
jawab moral karena kehidupan merupakan
inti pokok dari konsern moral. Prinsip
moral yang berlaku adalah
“mempertahankan serta memlihara
kehidupan adalah baik secara moral,
sedangkan merusak dan menghancurkan

kehidupan adalah jahat secara moral”



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

(Light, 2003: 109). Biosentrisme memiliki
tiga varian, yakni, the life centered theory
(hidup sebagai pusat), yang dikemukakan
oleh Albert Schweizer dan Paul Taylor,
land ethic (etika bumi), dikemukakan oleh
Aldo Leopold, dan equal treatment
(perlakuan setara), dikemukakan oleh
Peter Singer dan James Rachel.

3. Teori Ekosentrisme

Teori Ekosentrisme merupakan kelanjutan
dari teori biosentrisme. Teori ini berkaitan
dengan etika lingkungan yang lebih luas.
Berbeda dengan biosentrisme yang hanya
memusatkan pada etika pada biosentrisme,
pada kehidupan seluruhnya, ekosentrisme
justru memusatkan etika pada seluruh
komunitas ekologis, baik yang hidup
maupun tidak. Karena secara ekologis,
makhluk hidup dan benda-benda abiotis
lainnya saling terkait satu sama lain. Oleh
karenanya, kewajiban dan tanggung jawab
moral tidak hanya dibatasi pada makhluk
hidup. Kewajiban dan tanggung jawab
moral yang sama juga berlaku terhadap
semua realitas ekologis. memperlakukan
alam menurut insting ‘“netral”. Hal ini
didasarkan pada berbagai pandangan
“mekanisme” terhadap asumsi yang
berkaitan dengan teori sosial liberal. Etika
ekosentris mendasarkan diri pada kosmos.
Menurut etika ekosentris ini, lingkungan
secara keseluruhan dinilai pada dirinya

sendiri. Etika ini menurut aliran etis

ekologi tingkat tinggi yakni deep ecology,
adalah yang paling mungkin sebagai
alternatif untuk memecahkan dilema etis
ekologis. Menurut ekosentrisme, hal yang
paling penting adalah tetap bertahannya
semua yang hidup dan yang tidak hidup
sebagai komponen ekosistem yang sehat,
seperti halnya manusia, semua benda
kosmis  memiliki  tanggung  jawab
moralnya sendiri (J. Sudriyanto, 1992:243)
Menurut etika ini, bumi memperluas
berbagai ikatan komunitas yang mencakup
“tanah, air, tumbuhan dan binatang atau
secara kolektif, bumi”. Bumi mengubah
perah “homo sapiens” dari makhluk
komunitas bumi, menjadi bagian susunan
warga dirinya. terdapat rasa hormat
terhadap anggota yang lain dan juga
terhadap komunitas alam itu sendiri (J.
Sudriyanto, 1992:2-13). Etika ekosentris
bersifat holistik, lebih bersifat mekanis
atau metafisik. Terdapat lima asumsi dasar
yang secara implisit ada dalam perspektif
holistik ini, J. Sudriyanto (1992:20)
menjelaskan: Segala sesuati itu saling
berhubungan. Keseluruhan merupakan
bagian, sebaliknya perubahan yang terjadi
adalah pada bagian yang akan mengubah
bagian yang lain dan keseluruhan. Tidak
ada bagian dalam ekosistem yang dapat
diubah  tanpa  mengubah  dinamika
perputarannya. Jika terdapat banyak

perubahan yang terjadi maka akan terjadi



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

kehancuran ekosistem. Keseluruhan lebih
daripada penjumlahan banyak bagian. Hal
ini tidak dapat disamakan dengan konsep
individu yang mempunyai emosi bahwa
keseluruhan sama dengan penjumlahan
dari banyak bagian. Sistem ekologi
mengalami proses sinergis, merupakan
kombinasi bagian yang terpisah dan akan
menghasilkan akibat yang lebih besar
efek-efek
individual. Makna tergantung pada

daripada penjumlahan

konteksnya, sebagai lawan dari
“independensi konteks” dari “mekanisme”.
Setiap bagian mendapatkan artinya dalam
konteks keseluruhan.Merupakan proses
untuk mengetahui berbagai bagian. Alam
manusia dan alam non manusia adalah
satu. Dalam holistik tidak terdapat
dualisme. Manusia dan alam merupakan
bagian dari sistem kosmologi organik yang
sama. Uraian di atas akan mengantarkan
pada sebuah pendapat Arne Naess, seorang
filsuf  Norwegia bahwa kepedulian
terhadap alam lingkungan dapat dibedakan
menjadi dua macam, vyaitu: Kepedulian
lingkungan yang “dangkal” (shallow
ecology) Kepedulian lingkungan yang
“dalam” (deep ecology). Kepedulian
ekologis ini sering disebut altruisme
platener holistik, yang beranggapan bahwa
hal ini memiliki relevansi moral hakiki,
bukan tipe-tipe pengadu (termasuk

individu atau masyarakat), melainkan alam

secara  keseluruhan  (J.
1992:22).

Sudriyanto,

Gambaran Umum tentang Sawu (Sabu)
Niko L. Kana mengatakan bahwa
kebudayaan Sabu atau orang Sabu adalah
kelompok penduduk serta lingkungan
budaya dari orang-orang yang mendiami
Pulau Sawu dan Raijua di provinsi Nusa
Tenggara Timur (NTT). Kebudayaan
Sawu ini digolongkan sebagai kebudayaan
yang cukup homogen. Dunia orang Sawu
meliputi pandangan dan konsep-konsep
yang terbangun terkait dunia fisik, hidup
mereka (mencakup aktivitas dan hasil
aktivitas tersebut), lingkungan sosial serta
dunia gaib sebagai suatu keteraturan yang
lengkap. Pengetahuan orang Sawu tentang
terjadinya alam semesta, manusia dan
mahluk-mahluk hidup lainnyaasal usul
semesta dipandang berdasarkan kesesuaian
adat dan kebiasaan yang menjadi common
sense bagi semua masyarakat Sawu.
Penduduk yang mendiami pulau
Sawu Raijua menyebut diri mereka dengan
rai hawu atau tanah dari Sabu. nama resmi
yang digunakan oleh pemerintah setempat
adalah Sabu. Nama Hawu berasal dari
nama tokoh mitos Hawu Ga yaitu tokoh
yang dianggap pertama kali mendatangi
pulau Sabu. Sabu adalah kepulauan yang
terdiri dri 3 pulau yaitu Sabu yang

wilayahnya paling besar dan berada di



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

sebelah Timur, kemudian Raijua di tengah
dan pulau yang tidak berpenghuni, Dana
terletak di sebelah Barat. Keadaan
geografis Sabu terletak diantara 121%45°
dan 122°4’ belahan timur; 10°27° dan 10°
38’lingkaran selatan. Di sebelah barat dan
uatara Kepulauan Sawu dikelililingi oleh
laut Sabu sedangkan di selatan dan timur
membentang samudra Indonesia. Iklim di
Sabu seperti di daerah lainnya yaitu
beriklim sabana tropis yang kering
ditandai dengan musim kemarau Yyang
panjang dan musim hujan yang relative
singkat. Rata-rata angka curah hujan
pertahun di Sabu adalah 800-1500 mm
dengan jumlah hari hujan kurang dari 100
hari hujan pertahun.

Keadaan alam di Pulau Sabu pada
bagian utara relative lebih hijau dan
memiliki sejumlah mata air, sedangkan
bagian selatan lebih kering dan tandus
serta tidak memiliki mata air yang berarti.
Hampir seluruh kepulauan diliputi bukit-
bukit kapur dan tanah merah yang kurang
subur kecuali sedikit daratan kecil di
bagian utara. Pada musim kemarau
(Maret-April sampai Oktober-November)
berlku kegiatan tani yang khas yakni
penyadapan nira dan memasak gula. Pada
musim  hujan  (November-Desember)
sampai Februari-Maret) kgiatannya
utamanya berkebun/bersawah.

Upacara Adat Sabu dalam
hubungannya dengan Alam

Kegiatan Orang Sabu dalam upaya
mempertahankan hidupnya
diselenggarakan menurut ketentuan waktu
penyelenggaraan yang telah disepakati.
Kegiatan-kegiatan tersebut terbagi dalam
kurun waktu musim kemarau dan hujan.
Setiap kegiatan ditandai dengan upacara
adat yang dipimpin oleh mone ama
(pemimpin  upacara). Mone ama
merupakan penanggung jawab upacara
yang dipercaya masyarakat oleh karena itu
mereka harus benar-benar memahami
keutuhan dan kesesuaian upacara dengan
ketentuan yang berlaku turun-temurun.
Pemimpin upacara musim kemarau adalah
pulodo wadu (leluhur matahari kemarau)
sedangkan di musim hujan deo rai (dewa
tanah), masing-masing dibantu oleh para
pembantunya.

Upacara musim kemarau berkaitan
dengan kegiatan sadap nira dan kegiatan
lainnya seperti mengumpulkan karang
untuk pagar kampong, mendirikan rumabh,
membuat  periuk dan  sebagainya.
Sedangkan kegiatan yang diprakarsai oleh
pemerintah di atur jadwalnya menurut
takwim adat. Upacara musim hujan
berhubungan dengan bertani/berladang.
Pada akhir bulan Penata, pada awal bulan
Daba Ae, serta pada bulan Bunga Liwu

diselenggarakan sejumlah upacara penting



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

yang diikuti oleh semua masyarakat Sabu.
Upacara musim kemarau antara lain 1)
“memanggil nira”, 2) berkaitan dengan
memasak gula lontar, 3) memberangkatkan
“perahu” nira. Upacara pada peralihan
musim kemarau ke musim hujan adalah 1)
pemisahan kedua musim, 2) menolak
kekuatan gaib yang merusakkan dan
mengancam hidup manusia, sedangkan
upacara di musim hujan adalah 1) upacara
berhubungan dengan hujan dan
pembersihan ladang, 2) upacara menanam,
dan 3) upacara sesudah panen yaitu
upacara sabung ayam dan pengantaran

lambang hasil panen (hole).

I. Upacara-upacara di Musim
Kemarau

Dalam musim ini, kegiatan dan
upacara yang berlansgung terutama di
pusatkan pada pohon lontar dan dipimpin
oleh pulodo wadu. Awal dilaksanakan
upacara ini pada bulan pertama musim
kemarau yakni bulan 4’a (kakak) antara
pertengahan Mei dan pertengahan Juni dan
ditutup pada akhir musim kemarau yakni
pada bulan Ha’e Rae (naik kampung)
pertengahan Oktober sampai pertengahan
November.
(@ Memanggil Nira

Upacara ini berlangsung sepanjang
bulan pertama musim kemarau, pada bulan

A’a ini terdapat kurang lebih 12 upacara

jelang diawalinya kegiatan menggarap
lontar. Nira lontar di bawa ke tanah
Mahara dari barat juga laut ke tepi pantai
tanah Mahara oleh sebuah perahu bernama
Talo Nawa (banyak ombak). Perahu
tersebut berlabuh di pantai Mahara selama
6 bulan di musim kemarau di tempat
bernama Kepue Lie, bagi orang Sabu
dianggap sebagai “rumah” dari sejumlah
tokoh mahluk halus yang berhubungan
dengan produksi nira lontar. Nira yang
dibawa perahu tersebut oleh Orang Sabu
dipandang mengisi mayang semua pohon
lontar di seluruh tanah Mahara.

Melalui upacara memanggil nira
orang Sabu memohon agar jangan ada
mayang Yyang hampa, sehingga bila
disadap airnya akan menetes berlimpah
dan penduduk akan kenyang. Rangkaian
upacara ini diakhiri dengan upacara buat
melindungi, ta tame (memberi tameng)
dan mendindingi, (ta hedide) kegiatan
tersebut dari gangguan kekuatan gaib yang
buruk dan merusak apa kerewe, supaya
terjamin keberhasilan usaha penggarapan
lontar.

(b) Upacara Memasak Gula

Pada bulan ke-4 dalam kalender
Orang Sabu, bulan wadu ae (kemarau
besar), berkisar pada pertengahan Agustus
sampai pertengahan September kegiatan
utama menyadap lontar masih terus

berlangsung (kelanjutan menyadap nira



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

dan dimulainya kegiatan khusus memasak
gula lontar. Awal memasak gula ditandali
dengan berlakunya masa kritis yang
khusus (rara rai = sakit tanah) dan akan
berakhir pada upacara pendinginan yang
berlangsung pada luha! pertama di Bulan
Kai Ai. Pada hari Luha ke-13 (hari kewore)
bulan Wadu Ae diselenggarakan upacara
kai kelaba (gali tanah liat) dan bode kelaba
(timbun tanah liat) di kampong kediaman
Pulodo Wadu dan upacara ini terbuka bagi
seluruh masyarakat Mahara. Sejak hari
tersebut berlaku masa “kritis” dan
masyarakat dilarang untuk “berteriak dan
ribut” sehingga segala sesuatu harus
dilakukan dengan tertib dan hati-hati.
Selanjutnya dilaksanakan upacara kai
rao (gali tungku) dan dama rao
(menempel tungku) yang berlangsung
pada keesokan hari yaitu pada luha ke-14
atau hari panu pe. Pada hari purnama (hilu
wara) dilakukan upacara nga’a puru hogo
yang dipimpin oleh Pulodo Wadu dan
dibantu istrinya. Kegiatan upacara ini
menandai dimulainya kegiatan memasak
gula lontar. Upacara ini disusul oleh
upacara peha’e mati donahu (menaikkan
kentalnya gula) dengan mengadakan sesaji

di batu upacara wowadu hemuhe (batu

1 Luha (sedikit), bermakna hari hari sebelum purnama
dalam setiap bulan, ada 15 hari dalam satu bulan. Hari-
hari sesudah purnama disebut hape (susun) yang
berjumlah 15.

isap) yang ditujukan bagi mahluk halus
bernama Hemuhe, yang bertujuan agar ia
tidak mengisap gula yang dimasak
melainkan mengisap sesaji tersebut dan
dengan demikian produksi gula bisa tinggi
(c) Upacara Penutupan

Pada bulan terakhir musim kemarau
berakhir pula kegiatan penggarapan lontar
yaitu di bulan Hae Rae (naik kampung),
Bulan Oktober pertengahan hingga ke
pertengahan bulan berikutnya. Ada 2
peristiwva yang dijadikan pedoman oleh
Pulodo Wadu dalam menyiapkan upacar
ini, yaitu 1) Kedudukan dua bintang
petunjuk peralihan musim (Pleiades dan
Antares). Jika kedudukan kedua bintang
tersebut menunjukkan bahwa musim hujan
sudah dekat maka pemimpin upacara
mulai bersiap. Peristiwa ke 2) adalah
penyelenggaran upacara nga’'a kelila
mokekabara  (makan atau  menanti
belalang). Pada hari hape ketiga
dihubungkan dengan suatu mitos serangan
belalang dan disebut dengan kelila
(menanti) karena penyelenggaran
menjelang  saat  penutupan  tungku
memasak gula.

Rangkaian ~ upacara  penutupan
kegiatan penggarapan lontar dimulai pada
hari Hape ke- 5 dan berakhir pada hari
Hape ke-8 bulan Ha’e Rae. Pada hari
kelima dilakukan wupacara ‘“menyalakan

kayu di bagian belakang tungku” sebagai



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

awal penutupan masa masak gula. Hari
dilakukan

menyejukkan tungku. pada tengah malam

berikutnya upacara
dilakukan upacara terpenting pada bulan
ini yaitu dabu rao, penimbunan tungku
Pada
keesokan harinya, di pagi hari berlaku

dengan abu bekas kayu bakar.

acara mandi di laut buat para penyadap
bertujuan untuk membersihkan tubuh dari
bekas kotoran kegiatan menangani lontar,
sementara para wanita menumpulkan
kerang di pantai untuk bahan produksi
kapur sirih. Sore hari pada saat matahari
baru saja terbenam, di tungku yang baru
Pulodo Wadu

diselenggarakan upacara raja bodo awu

saja  ditimbun oleh
(memaku timbunan abu) yang dilakukan
oleh Deo Rai dan Rue. Kemudian disusul
upacara “memaniskan” altar di kampong
pemimpin upacara pada musim kemarau
yang dilakukan oleh Pulodo Wadu.
Melalui rangkaian upacara diatas
semua akibat negatif kegiatan penyadapan
lontar  sepanjang  musim  kemarau
di“manis”kan artinya dikembalikan ke
keadaan biasa yakni keadaan yang tidak
membahayakan. Sebagai tanda selesai
kegiatan penggarapan lontar di musim
kemarau ini, di Kepue Lie dilakukan
upacara oleh Pulodo Wadu dan Pulodo
Dahi, upacara pemberangkatan kembali
perahu nira Talo Nawa di hari hape ke-9

bulan Ha’e Rae.

10

Il. Upacara Peralihan dari Musim
Kemarau ke Musim Hujan
(@) Pemisahan kedua Musim

Pada hari hape ke-8 bulan Ha’e Rae,
Deo Rai dan Rue disertai Dewan Imam
Tujuh lainnya menyelenggarakan upacara
memaku teluk di tepi pantai Mahara yang
melambangkan dipisahnya “yang kering”
dari “yang basah” sekaligus pemisahan
secara resmi kegiatan musim kemarau dari
kegiatan baru yaitu kegiatan musim hujan.
ditandai

Masa peralihan ini

denganrangkaian  upacara membuang
semua kekuatan gaib yang merusak dan
mengancam kehidupan masyarakat di
tanah Mahara, dengan demikian siap
memasuki musim hujan yang akan
memberi kesuburan.
(b) Upacara menolak Bala

Pada hari hape ke-5 bulan Ha’e Rae,
diadakan upacara di perbatasan tanah
Mahara dan tanah Haba di Wae yang
terletak di pantai. Upacara ini dipimpin
oleh Deo Raid an Rue dan dihadiri oleh
Dewan Imam Tujuh, tujuan upacara ini
untuk membuang segala penyakit dan hal-
hal yang berasal dari luar Mahara. Hujan
pertama yang turun di anggap belum
bermanfaat dan digolongkan sebagai
“hujan asin”. Dua upacara lainnya yang
dilangsungkan pada bulan Ha’e Rae,
dipimpin oleh pejabat upacara Do Haleo

(yang melihat/pengawas). Yang pertama



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

diadakan pada hari luha ke-9 dan upacara
lainnya pada hari berikutnya. Upacara
yang pertama dilaksanakan di teluk
Ubadara Keruru dengan tujuan untuk
heburu)

kedua

mengusir  penyakit  (pada
yang

dilaksanakan di tebing pantai Ketode yang

sedangkan upacara

terjal, tujuannya untuk
“memberangkatkan” semua kekuatan gaib
negative yang mendatangkan keaiban,
kemalangan, angin rebut dan sebagainya

ke laut.

I11. Upacara di Musim Hujan
(@ Menyangkut Bersih Ladang
Di bulan Ko’o Ma (membersihkan
ladang) yaitu bulan pertama musim hujan,
sekitar pertengahan November sampai
pertengahan Desember di selenggarakan
yang
dengan hujan dan penyiapan

serangkaian  upacara berkaitan
ladang.
Upacara-upacara tersebut dilakukan oleh
Deo Rai dan Rue. Rangkaian upacara
tersebut  digolongkan ke  beberapa
kelompok. 1) Upacara yang menandai
kegiatan mengusir kekuatan gaib negative
dari tanah Mahara, kemudian disusul oleh
rangkaian upacara ‘“memaniskan” di
sejumlah tempat upacara dalam rangka
memohon Semua

hujan. upacara

tersebut  selain  untuk

juga
kesuburan tanah dan kemakmuran seluruh

memaniskan

membersihkan untuk  memohon

11

penduduk, bahkan untuk seluruh dunia (rai

wawa/bumi). Sesaji yang dipersembahkan

kepada Deo “yang memangku dan
melindungi” seluruh penduduk, Yyang
menyebabkan tanaman bertumbubh,

menjadikan manusia dan hewan berumur
panjang dan berkembang biak.
Sesudah

kemudian

upacara  memaniskan

disusul oleh kegiatan
menyiapkan ladang. Pembukaan upacara
dilaksanakan di rumah upacara Deo Rai di
Kolo Telida sebagai pusatnya. Mula-mula
diadakan upacara para ladu ai (memotong
arang) oleh istri Deo Rai pada hari panu
pe, luha ke-14. Selanjutnya pada hape
pertama di bulan Ko’o Ma dilakukan
upacara menandai dibukanya masa
kegiatan menyiapkan dan membersihkan
ladang (induk) yang disebut ko’o ma
kepue. Ladang induk ini disebut ma rede
rai (ladang penuh tanah) atau ma rede
Hawu (ladang penuh Sawu) atau juga ma
kepue. Upacara ini diperuntukan untuk
seluruh tanah Sawu.
(b) Upacara Menanam

Rangkaian upacara menanami ladang
diawalioleh upacara “memaniskan” yang
bertujuan untuk “memaniskan” tanah
Mahara menerima bibit yang ditaburkan.
Setelah itu, diselenggarakan upacara
pemberitahuan saat tanam kepada seluruh
masyarakat dan waktunya bersamaan

dengan upacara  “menjemput”  atau



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

“mengambil benih”. Upacara ini dimulai
dari ladang upacara atau ladang induk, lalu
“meramahkan” tanah ladang (pekebaka
pada), setelah itu baru penduduk boleh
Untuk

menjamin pertumbuhan benih yang telah

menanami  ladang  mereka.
ditanam, dilakukan upacara ‘“kait hujan”

dan :kunci tanah” yang bertujuan
menghindarkan serangan hama. Upacara
ini dilakukan di bawah pimpinan Deo Rali,
baik sebelum maupun sesudah tanam.
(c) Sesudah Panen
Tanaman usaha tani ladang di
Sawu terdiri dari 2 jenis yakni kacang
hijau dan jagung Rote. Orang Sawu
percaya bahwa keberhasilan panen
bergantung kepada Sang Putri Agung. la
yang merawat sejak benih dimasukkan
ke tanah, menumbuhkannya dan
memberi hasil. Oleh sebab itu setiap
upacara yang ditujukan baginya selalu
diupayakan agar tidak terhalang oleh
apapun. Rangkain upacara berkaitan
dengan hal tersebut dilakukan pada
bulan Penata (memaniskan), sekitar

pertengahan Februari sampai
pertengahan Maret, rangkaian upacara
tersebut diantaranya upacara gape ngalu
ie (memanggil angin baik)yang dipimpin
oleh Deo Rai dari arah Pulau Dana di
bagian Selatan dan angin barat.
Keduanya dianggap sebagai angin baik,

sekaligus “menyumbat” angin jahat yang

12

disebut halu ngalu apa (angin dari utara
dan timur), yang hembusannya dianggap
berbahaya baik untuk tanaman, hewan
maupun manusia.?
(d) Sabung Ayam
Upacara para ada (sabung ayam)
diselenggarakan sebanyak 2 kali. Yang
pertama pada hari luha ke-1 bulan Daba
Ae, berlangsung di arena sabung ayam di
kampong udu Nahipa (kampong Raemadi)
dan yang kedua diselenggarakan pada hari
hape ke-2 bulan Banga Liwu, di lapangan
altar besar Nada Ae di kampong Pedaro.
Persiapan dilakukan pada hari lodo dule
ane ado ane (hari antara menjemput atau
tidak), yaitu pada sore hari hape ke-12
atau bisa juga diadakan pada sore di hari
berikutnya, dengan mengumumkan kepada
para penduduk agar turut serta dalam
sabung ayam keesokan harinya di
Kampung Raemadi, yang akan diteruskan

dengan Tari Pedo’a®

2 Dalam pandangan orang Sawu angin berasal dari tokoh
bernama Lole Dara (bawaan dalam). la mempunyai 4
anak yakni Dae Lole (angin utara), Timu Lole (angin
timur), Lou Lole (angin selatan), dan Wa Lole (angin
barat). Kecuali Wa Lole, ketiga angin lainnya dipandang
sebagai angin buruk bagi tanaman ladang. Pada upacara
ini, angin selatan yang belum disumbat karena gilirannya
jatuh pada hari hape ke-7 bulan Penata, bertepatan
dengan upacara panen kacang hijau.

3 Pada hari tarian massal Pedo’a itu penduduk
bergembira. Muda mudi diperbolehkan saling
menyentuh dan bahkan mencubit (pegu’l pedati).
Kesempatan terbuka pada keramaian ini bertujuan
agar manusia berkembang biak dan bertambah,
makmur dan sejahtera seperti tanaman yang
menghasilkan panen.



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

Petang hari dilaksanakan upacara
pekaka manu (saling menghadapkan

ayam) antara ayam sabungan ayam
sabungan pemimpin kelompok penyabung
Mahara Atas dengan ayam dari pemimpin
kelompok Mahara bawah.* Upacara ini
Nada Hari,

tempat Altar Bersama di Kampung Pedaro.

berlangsung di lapangan
Selesai upacara ini penduduk diizinkan
menabuh gong dan menyanyikan “hoda
ngara rai (pujaan nama tanah), pertanda
bahwa selama 2 bulan mendatang mereka
berada  dalam dan

suasana  pesta

bergembira. Pada acara awal, ayam
woka
kail).
yang

disabung kakinya ber-woka. Sabungan ini

disabung tanpa menggunakan

(sejenis tombak kecil bermata

Sesudah itu baru ayam-ayam

disebut peiu manu woka.

(e) Pengantaran lambang Panen (hole)
Bulan Liwu,

Banga pada

pertengahan April sampai pertengahan
Mei adalah puncak upacara massal demi
kemakmuran  manusia, ternak  dan
tumbuhan. Bulan ini dianggap baik dan
membawa untung (bulan bergembira).
Permainan yang dilakukan sampai saat ini
di bulan ini ialah pejada aru (melompati
yang

dilangsukan pada awal

alu saling memukulkan), dan

bulan tersebut

4 Pemimpin kelompok Mahara Atas ialah warha udu
Naputitu dan dari Mahara Bawah warga udu Ae Lape.

13

hingga hari panu pe, hari luha ke-14.
Rangkaian upacara ini ialah liba doka
(tabur kebun) yang pertama dilakukan Deo
Rae di kampong Pedoro untuk diikuti oleh
seluruh penduduk Mahara. Upacara diatas
dilakukan bagi tanaman nila dan kapas
beserta hewan ternak yang bertujuan agar
berbuah dan berkembang biak. Setelah itu
menyusul upacara pengantaran masakan
ayam oleh para istri ke rumah asal mereka,
untuk ayah dan saudara-saudara laki-
lakinya (ama namone). Hal ini bermakna
memelihara hubungan baik dengan pihak
pemberi perempuan — sumber penerus
keturunan. Lalu, pada hari hape pertama
dilakukan upacara “siram kuburan” (bui
dare) baik mereka yang mati “manis” atau
“asin” (meninggal karena sakit atau
meninggal secara tidak wajar misalnya
terjatuh dari pohon lontar atau karena
kecelakaan) setahun sekali. Masyarakat
Sawu percaya bahwa di hari itu Deo
dianggap datang menjemput roh mereka
yang
sembelihan, sirih pinang yang diletakkan

sudah  mati.  Sesaji  hewan
dan air yang dipercikkan diatas kuburan
merupakan makanan dan minuman untuk
menghormati kedatangan Deo.

Puncak acara selama dua bulan
tersebut dicapai pada upacara hole yang
berlangsung selama 4 hari yakni di hari
hape ke-5 sampai hari ke-8 di bulan Banga

Liwu ini. Upacara hole adalah pengantaran



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

lambang hasil panen penduduk menuju ke
pulau Raijua yang dianggap sebagai
tempat asal tanah untuk membentuk Pulau
Sawu. Pandangan yang mengikat mereka
adalah tanah yang mereka usahakan itu
berasal dari Raijua sehingga mereka wajib
untuk menyerahkan hasil panen mereka
kepada pihak “pemilik asal” tanah. Dua
gendang dari rumah upacara (Da’u
Latia/kilat)

diambil oleh Deo Rai untuk digantungkan

Ae/menyiduk banyak dan

pada pohon nitas di tengah lapangan altar,
kegiatan ini berlangsung pada pagi hari
sekitar jam 5.

Pada hari hape ke-7_ ditandai dengan
lodo gao dere lingo dere (hari menurunkan
gendang dan mengerubungi gendang),
sementara penduduk membuat minyak
kelapa yang akan dioleskan pada perahu
simbol pemuat ketupat sambil mengayam
ketupat hole yang nantinya akan diisi oleh
perlambangan hasil panen setiap orang.
Upacara penting di saat itu adalah
memakan ketupat diatas batu upacara Luji
Riru di Nada Hari

bersama) dibawah pimpinan Deo Rai dan

lapangan (altar
kegiatan ini berlangsung di siang hari.
Orang Sawu percaya memakan isi ketupat
pada upacara ini akan melambangkan hasil
panen yang lebih baik di masa-masa
mendatang.

Upacara lainnya adalah gao dere

lingo dere yang dilakuakn sejak matahari

14

terbenam hingga fajar menyingsing. Kedua
gendang tersebut diturunkan dari pohon
nitas dan diletakkan di atas batu Altar
Bersama. Sesudah diolesi kelapa harum
oleh Deo Rai dan Rue, gendang Da’u Ae
digantungkan kembali di pohon tersebut
sedangkan gendang Latia tetap di
tempatkan diatas batu altar. Deo Rai terus
menerus menabuh  gendang  sambil
dikelilingi penduduk.

Hari ke-8 aialah hari hore kedu’e
(melepaskan ketupat), yakni upacara
pemberangkatan ketupat dengan perahu
simbolik menuju Raijua. Setiap ketupat di
tiap dara amu dan rae (kampung),
diangkut ke kampong Pedaro dan dengan
arak-arakan diantarkan ke Lata Mone Weo
di pantai. Sementara perahu bertolak ke
arah laut penduduk pun melambai-
lambaikan tangkai tangan daun untuk
memanggil agar panen berikutnya kembali
berhasil di Sawu. Maknanya adalah panen
kali ini sudah berlalu maka diharapkan

akan datang lagi di masa depan.

Kesimpulan

Orang Sabu/Sawu sangat menjaga
keselarasan hubungan antara sesama
manusia dan antara manusia dengan alam
(lingkungan). Mereka beranggapan bahwa
mahluk hidup selain manusia yakni hewan
dan tumbuhan wajib dilindungi dan di jaga
dengan  baik.

Sikap ini  merupakan



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023

perwujudan rasa terima kasih mereka
terhadap sang penguasa tertinggi (Deo
Ama) yang telah berbaik hati memberikan
mereka ladang dan tumbuhan serta hewan
hidup

membuktikan

ternak untuk keberlangsungan

mereka. Kenyataan ini
bahwa pandangan teori biosentrisme dan
ekosentrisme sudah dipratikkan sejak dulu
oleh orang Sawu. Kearifan local pada
masyarakat Sawu menyebabkan terjaganya
baik,

anggapan bahwa budaya tradisional tidak

lingkungan  dengan sehingga
mendukung pembangunan dalam hal ini

pembangunan berwawasan lingkungan
dapat kita tepiskan.
Alam dipahami oleh masyarakat

Sawu sebagai sakral dan  kudus.
Spiritualitas merupakan kesadaran paling
tinggi, sekaligus menjiwai dan mewarnai
seluruh relasi dari semua ciptaan di alam
semesta (Keraf, 2002). Hal ini bermakna
segala perilaku masyarakat Sawu diwarnai
dengan spiritualitas dan perwujudannya
pada aktivitas mereka dengan alam. Secara
individual maupun kelompok, sikap batin
orang Sawu adalah murni dan bersih
dalam relasi dengan diri sendiri, manusia
lainnya maupun dengan alam. Mereka
dan

menjaga sikap hormat menjaga

hubungan baik serta menjadi suatu prinsip

15

moral yang harus dipatuhi dan dijaga
dalam berbagai ritus atau upacara adat.
hidup

dengan memntingkan diri sendiri tetapi

Mereka menghindari menjalani

menempatkan  kepentingan  kelompok

diatas kepentingan pribadi. Sikap dan
perilaku mereka, baik dan buruknya
terhadap alam akan sangat menentukan
nasih kehidupan mereka di saat ini ataupun

dimasa mendatang.

Daftar Pustaka

Bakker, Anton. 1995. Kosmologi dan
Ekologi. Kanisius: Jakarta
2000.

dan

Daeng, Hans J, Manusia,

Kebudayaan Lingkungan.

Pustaka Pelajar Offset:
Yogyakarta

Kana, Nico. 1983. Dunia Orang Sabu.
Penerbit Sinar Harapan: Jakarta

Keraf, Sonny. 2002. Etika Lingkungan.
Penerbit Buku Kompas: Jakarta

Koentjaraningrat. 2004. Manusia dan

Kebudayaan di Indonesia.
Djambatan: Jakarta

Soemarwoto, Otto. 2004. Etika,
Lingkungan Hidup dan
Pembangunan. Djambatan:
Jakarta



