
Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 
 

67 

 

Kearifan Lokal Dalam Tradisi Pela Gandong   

Di Kepulauan Kei Maluku Tenggara 

 

Anggelina Reni Rahalus 

Pendidikan Sejarah, Fakultas Ilmu Sosial dan Humaniora, IKIP Budi Utomo  

Arif Wahyu Hidayat 

Pendidikan Sejarah, Fakultas Ilmu Sosial dan Humaniora, IKIP Budi Utomo  

 

Abstrak 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui salah satu bentuk kearifan lokal masyarakat Kei 

yang hingga saat ini masih hidup yaitu sebuah ikatan pela gandong yang dalam bahasa kei disebut 

sebagai Ain Ni Ain. Meskipun masyarakat Maluku pada khususnya sudah memiliki sebuah ikatan 

pela gandong yang masih berdiri teguh dan dihayati oleh seluruh masyarakat yang ada di Maluku 

pada umumnya, namun ada hal yang menarik dari kehidupan masyarakat di kepulauan Kei sendiri 

yaitu mereka memiliki hukum adat dan falsafah hidup yang disebut Ain Ni Ain sebagai pranata dalam 

penyelesaian konflik sosial jika terjadi. Tulisan ini menggunakan metode penelitian kualitatif 

deskriptif-interpretatif dengan pendekatan studi kasus. dalam penelitian studi kasus, peneliti dapat 

mengumpulkan dan mengintegrasikan data survei kuantitatif, yang memfasilitasi pencapaian 

pemahaman holistik dari fenomena yang sedang dipelajari. Hasil penelitian ini menunjukan bahwa 

Falsafah Ain Ni Ain sebagai disatu sisi sebagai peranata sosia dalam penyelesaian masalah antara 

masyarakat KeI. Namun,l disisi lain juga sebagai perangkat nilai dalam laku hidup bersama 

masyarakat Kei hingga saat ini. 

Kata Kunci: kearifan lokal, ikatan pela gandong, Kei Maluku tenggara 

Abstract 

The purpose of this article is to find out one form of the local wisdom of the Kei people which is still 

alive today, namely a pela gandong bond which in kei language is called Ain Ni Ain. Even though 

the Maluku people in particular already have a pela gandong bond that still stands firm and is lived 

by all the people in Maluku in general, there is an interesting thing about the life of the people in the 

Kei islands themselves, namely that they have customary law and a philosophy of life called Ain. Ni 

Ain as an institution in solving social conflicts if they occur. This paper uses a descriptive-

interpretative qualitative research method with a case study approach. in case study research, the 

researcher is able to collect and integrate quantitative survey data, which facilitates achieving a 

holistic understanding of the phenomenon being studied. The results of this study indicate that the 

philosophy of Ain Ni Ain is on the one hand a social agent in solving problems between the people 

of KEI. However, on the other hand, it is also a set of values in the behavior of living with the Kei 

people to this day. 

Keywords: Local wisdom, Pela gandong Association, Kei Maluku Southeast 

 

Bangsa Indonesia termasuk bangsa 

yang masyarakatnya majemuk. 

Kemajemukan itu ditandai dengan 

keragaman suku, agama, bahasa dan 

budaya. Secara historis, kemajemukan 

tersebut telah lama ada berabad-abad 

lampau dan menjadi khasanah budaya yang 

sangat dibanggakan. Dengan keragaman 

tersebut tentu dapat memberikan harapan 

kepada masyarakat agar tumbuh dan 

berkembang dalam ikatan-ikatan yang 

bersandar pada tradisi dan budaya yang 

ISSN: 1858-2257, Vol. 20 No. 1 Juni  2023 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 
 

68 

 

ditetapkan dalam hukum adat yang 

sekaligus menjadi norma yang perlu ditaati 

dalam mengatur kehidupan masyarakat 

baik itu secara individu maupun 

berkelompok.  Menurut Hofstede (1991), 

Indonesia dikategorikan sebagai negara 

dengan nilai-nilai kolektif. Walaupun 

beragam budaya dan etnis, secara umum 

memang nilai-nilai yang terkandung dalam 

budaya lokal di Indonesia mengandung 

nilai kolektifisme 

Provinsi Maluku dikenal dengan 

sebutan Provinsi seribu pulau memiliki 

beragam adat dan budaya. Keberadaan adat 

dan budaya tersebut melekat dan mengikat 

masyarakatnya dalam berbagai dimensi 

kehidupan baik sosio-budaya maupun 

agama. Salah satu kepulauan yang masuk 

dalam gugusan seribu pulau itu adalah 

kepualauan Kei. Kepulauan Kei terletak 

antara 60 lintang selatan dan 1330 bujur 

timur letaknya membujur dari utara ke 

selatan, dengan batas-batasanya adalah di 

sebelah utara berbatasan dengan Papua 

bagian selatan, di sebelah selatan 

berbatasan dengan Kepulauan Tanimbar, di 

sebelah timur berbatasan dengan kepulauan 

Aru dan di sebelah barat berbatasan dengan 

Laut Banda.  

Tidak akan ada sebuah entitas bangsa 

dan Negara yang bernama Indonesia, jika 

tidak ada kemajemukan (Azymardi 

Azha;2009). Kemajemukan dipahami 

sebagai hal yang tidak boleh terabaikan 

dalam kehidupan manusia. Kemajemukan 

masyarakat di Kepulauan Maluku adalah 

sebuah kenyataan yang dimiliki oleh 

masyarakat Maluku. Di kepulauan Maluku 

ada mekanisme kultural yang dikenal 

dengan Pela Gandong. Pela gandong 

merupakan tradisi persaudaraan seluruh 

masyarakat Maluku secara adat pada masa 

lampau. Masyarakat Maluku mengakui dan 

meyakini bahwa pela adalah ikatan untuk 

selamanya, sedangkan gandong merupakan 

ikatan persaudaraan dalam pertalian dara 

antara satu negeri dengan negeri yang 

lainnya yang terpisah secara historis.   

Masyarakat di kepulauan Kei merupakan 

salah satu dari sekian banyak daerah yang 

juga memegang teguh pada Tradisi Pela 

Gandong. Namun hal menarik lain adalah 

masyarakat Kei sendiri selain memiliki 

hukum adat yang disebut dengan hukum 

adat Larvul Ngabal juga memiliki falsafah 

hidup dan budaya yang mengatur 

kehidupan mereka sendiri. Sehingga 

mereka bisa hidup rukun antara satu sama 

lain. Falsafah tersebut adalah Ain Ni Ain 

(dalam arti lain disebut pela gandong) yang 

diyakini sebagian besar masyarakat kei 

sebagai falsafah yang dapat menciptakan 

kerukunan bagi kehidupan masyarakat 

dikepulauan Kei.  

Penghormatan terhadap 

keberagamaan di kepulauan Kei sendiri 

termanifestasikan dalam beragam ekspresi, 

tradisi, maupun hukum adat yang berlaku 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 
 

69 

 

yang tertuang dalam hukum adat tertinggi 

yakni Larvul Ngabal. Kata Larvul gabal 

secara etimologis berasal dari kata Larvul 

dan Ngabal. Laar yaitu: ‘darah’ dan Vul 

yaitu ‘merah’, jadi Larvul ialah ‘darah 

merah’. Sedangkan Ngabal berasal dari 

kata Nga-nga dalam bahasa Kei yang 

berarti ‘tombak’ dan kata Bal yaitu ‘Bali’, 

jadi Ngabal ialah ‘tombak dari Bali’. Dalam 

filsafat Kei, Larvul berarti hukum yang 

tegas atau merah sedangkan Ngabal berarti 

hukum yang memaksa dengan kekerasan. 

Dengan demikian, Larvul Ngabal berarti 

hukum yang tegas dan memaksa. Makna 

etimologis itu menunjukkan pandangan 

orang Kei tentang perlunya pemberlakuan 

suatu hukum secara tegas, yang memaksa, 

dan dapat mengikat semua hukum lokal 

yang berada di tanah Kei. 

Hukum adat Larvul Ngabal berisi 

pasal-pasal mengenai norma-norma hidup 

serta cara bertingka laku yang baik. Selain 

itu, hukum adat tersebut juga mengandung 

konsepsi mendalam mengenai kehidupan 

bagaimana hubungan manusia dengan 

Tuhan, manusia dengan manusia, serta 

hubungan antara manusia dengan alam. 

Keseluruhan isi hukum adat Larvul Ngabal 

tersebut bertujuan untuk mengikat 

masyarakat Kei agar dapat hidup dengan 

damai dan tenteram. Hukum Larvul Ngabal 

dan falsafah Ain Ni Ain saling berkaitan 

karena berhasil dipakai untuk 

menyelesaikan konflik yang terjadi di 

Kepulauan Kei sehingga memiliki 

pengaruh yang semakin kuat dalam 

menciptakan kerukunan pela gandong di 

Kepulauan Kei.  

Hukum adat Larvul Ngabal yang 

mengatur kehidupan masyarakat Kei, 

terdapat beberapa falsafah yang menjadi 

tradisi persaudaraan di pulau Kei yang 

terbagi menjadi tiga nilai perekat, yaitu: 1. 

Falsafah “Ain Ni Ain Hira Ni Fo Hira Ni 

It Did Fo It Did”, yang diartikan sebagai 

bentuk persaudaraan; 2. Falsafah “Vuut Ain 

Mehe Ni Ngivun, Manut Ain Mehe Ni 

Tilur”, yang berarti bahwa semua orang 

Kei berasal dari satu keturunan yang sama; 

dan 3. Falsafah “Foing Fo Kut Fauw Fo 

Banglu”, nilai Foing Fo Kut ini memiliki 

arti mengumpulkan beberapa mayang 

kelapa kemudian diikat menjadi satu 

dengan tujuan memperoleh hasil 

pembakaran yang menghasilka cahaya 

untuk menerangi kehidupan. Sedangkan 

nilai Fauw Fo Banglu memiliki artinya 

kemampuan untuk menciptakan “peluru” 

untuk dapat membentengi diri dalam 

menghadapi serangan; oleh karena itu 

Foing Fo Kut Fauw Fo Banglu dapat juga 

diartikan sebagai bersatu kita teguh, 

bercerai kita runtuh. 

Dari ketiga falsafah tersebut 

penelitian ini lebih difokuskan pada 

falsafah Ain Ni Ain (ikatan pela gandong) 

meskipun ketiga falsafah tersebut memiliki 

makna yang sama mengenai persaudaraan 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 
 

70 

 

dan kerukunan, Ain Ni Ain yang kerap 

digunakan sebagai falsafah dalam 

mewujudkan suasana rukun dalam 

kehidupan masyarakat Kei. Ain Ni Ain yang 

tertuang dalam hukum Larvul Ngabal kerap 

dipakai dalam menyelesaikan konflik antar 

masyaraktat yang pernah terjadi di 

Kepulauan Kei. Bentuk kearifan lokal ini 

telah membentuk sensivitas yang tinggi 

dikalangan masyarakat kei serta suasana 

hidup saling menolong dalam berbagai hal 

merupakan implementasi dari nilai 

persaudaraan yang muncul dari sistem dan 

semangat budaya Ain Ni Ain yang menjadi 

nilai dasar hidup bersama bagi masyarakat 

Kei. Kenyataan kemajemukan ini terus 

dihargai sebagai warisan leluhur dari 

generasi ke generasi. 

 

Metode 

Tulisan ini menggunakan metode 

penelitian kualitatif deskriptif-interpretatif 

dengan pendekatan studi kasus. Ciri khas 

penelitian studi kasus adalah penggunaan 

berbagai sumber data, suatu strategi yang 

juga meningkatkan kredibilitas data. 

Sumber data potensial dapat mencakup, 

tetapi tidak terbatas pada: dokumentasi, 

catatan arsip, wawancara, artefak fisik, 

pengamatan langsung, dan observasi 

partisipan. Unik dibandingkan dengan 

pendekatan kualitatif lainnya, dalam 

penelitian studi kasus, peneliti dapat 

mengumpulkan dan mengintegrasikan data 

survei kuantitatif, yang memfasilitasi 

pencapaian pemahaman holistik dari 

fenomena yang sedang dipelajari. Dalam 

studi kasus, data dari berbagai sumber ini 

kemudian digabungkan dalam proses 

analisis daripada ditangani secara 

individual. Setiap sumber data adalah satu 

bagian dari "teka-teki," dengan 

masingmasing bagian berkontribusi pada 

pemahaman peneliti tentang keseluruhan 

fenomena.  

Teknik pengumpulan data yang 

digunakan dengan cara observasi-

partisipasi, kajian pustaka, wawancara, dan 

dokumentasi. Prosedur pelaksanaan 

penelitian kualitatif studi kasus:8 Pertama, 

para peneliti menentukan terlebih dahulu 

apakah pendekatan studi kasus sudah tepat 

untuk mempelajari masalah risetnya. 

Kedua, para peneliti perlu mengidentifikasi 

kasus atau beberapa kasus mereka. Kasus 

ini apakah melibatkan satu individu, 

beberapa individu, sebuah program, suatu 

peristiwa, atau suatu aktivitas. Ketiga, 

pengumpulan data meluas mengambil 

beragam sumber informasi. Seperti, cara 

observasi-partisipasi, kajian pustaka, 

wawancara, dan dokumentasi. Keempat, 

tipe analisis data ini berupa analisis holistik 

atau analisis melekat. Kelima, tahapan 

penafsiran, peneliti melaporkan makna dari 

kasus tersebut, apakah kasus instrumental 

atau kasus intrinsik. 

 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 
 

71 

 

Hasil dan Pembahasan 

Asal mula pela baik bentuk, sifat, isi 

dan tatalaku ialah dari adanya kehidupan 

sosial yang berkembang di masyarakat 

Nunusaku di Pulau Seram (Lokollo et al, 

1997). Perkembangan sosial masyarakat 

saat itu baik akibat pertambahan jumlah 

penduduk, dasar dan cara rumpun Patasiwa 

dan Patalima berpenampilan ataupun 

berbahasa mengakibatkan perpecahan 

masyarakat Nunusaku dan mendorong 

terjadinya eksodus, selain ke arah timur dan 

barat Pulau Nusa Ina itu sendiri (Pulau 

Seram), juga ke arah Pulau Ambon dan 

PulauPulau Lease. Dieter Bartels (dalam 

Uneputty, 1996) mengemukakan bahwa 

eksodus ini juga didorong oleh invasi 

orang-orang Barat khususnya Belanda yang 

berhasil melakukan politik devide at 

impera. Selanjutnya peristiwa yang terjadi 

selama invasi Belanda (Uneputy, 1996) 

dimana ada bantuan yang diberikan satu 

negeri kepada negeri lainnya menjadi dasar 

dari suatu ikatan persekutuan pela, 

misalnya; bantuan yang diberikan dari 

berbagi negeri kepada Pattimura pada saat 

perang Pattimura ataupun kisah tentang 

hongi tochten (pelayaran hongi) dimana 

VOC mengerahkan armada kora-kora Bumi 

Putera yang diambil dari desa-desa tertentu 

di Pulau Ambon yang banyak ditolong 

warga desa Pulau Seram pada saat 

kehilangan arah. Sejalan dengan yang 

diungkapkan Sahusilawane (2004) bahwa 

pada masa penjajahan terutama di abad 17 

dan 18 banyak negeri saling angkat pela 

dengan tujuan untuk saling membantu 

menghadapi perang melawan Belanda. 

Sebagai contoh (Sahusilawane, 2004) Uli 

Hatuhaha di Pulau Haruku yang terdiri dari 

lima negeri masing-masing Pelau, kabau, 

Rohomoni, Kailolo, dan Hulaliu yang 

penduduknya beragama Islam (kecuali 

Hulaliu) bersama-sama dengan Kimelaha 

Leliato penguasa Ternate di jazirah 

Huamoal Seram Barat berperang melawan 

Belanda tahun 1637. Uli Hatuhaha 

mendapat bantuan dari negeri-negeri yang 

lain. 

Walaupun pada akhirnya perang itu 

dimenangkan oleh Belanda, tetapi setelah 

perang Uli Hatuhaha membuat atau angkat 

pela dengan pihak-pihak yang 

membantunya, yaitu dengan negeri Tuhaha 

di pulau Saparua, Oma di pulau Haruku dan 

Tihulale di pulau Seram. Suatu hal yang 

menarik di sini adalah pihak-pihak yang 

membantu Hatuhaha adalah negeri-negeri 

yang penduduknya bergama Kristen. 

Kadang-kadang insiden atau akibat suatu 

bencana tertentu dapat pula membuat orang 

atau negeri membuat ikatan pela . Ketika 

terjadi bencana gempa bumi atau dikenal 

dengan istilah tanah goyang di negeri 

Elpaputih di Seram Selatan, banyak orang 

Ihamahu dari Pulau Saparua yang sedang 

mengusahakan kayu untuk membangun 

gereja yang menjadi korban di laut. Ada 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 
 

72 

 

sebagian yang selamat dan ditolong oleh 

orang-orang di negeri Amahai yang 

kemudian membantu menyelesaikan 

pembangunan gedung gereja. Sebagai tanda 

adanya pertolongan dari negeri Amahai 

maka diadakanlah ikatan pela antara negeri 

Ihamahu di Pulau Saparua dan negeri 

Amahai di Pulau Seram (Sahusilawane, 

2004). 

Kreitner dan Kinicki (2014) 

mengungkapkan bahwa proses budaya 

mempengaruhi perilaku organisasi antara 

lain dengan cara karyawan membawa 

budaya mereka ke tempat kerja dalam 

bentuk kebiasaan dan bahasa yang juga 

mempengaruhi nilai-nilai individu, etika, 

sikap, anggapan, dan harapan. Sejalan 

dengan pendapat Hofstede (1991) yang 

menunjukan bahwa budaya sebagai 

program mental pada sekelompok orang 

menjadi dasar bagi pembentukan 

kepribadian dari orang-orang dalam 

kelompok tersebut. “Pela gandong” 

merupakan proses budaya sehingga dapat 

mempengaruhi kepribadian dan nilai-nilai 

individu seseorang di tempat kerjanya. 

Sistim kekerabatan yang dibangun 

berdasarkan nilai-nilai pela gandong 

menurut Uneputty (1996) telah mampu 

membentuk jati diri manusia Maluku apa 

yang disebut common sence of belonging 

(rasa kebersamaan), common sence of unity 

(rasa persatuan dan kesatuan), common 

sense of responsibility (rasa tanggung 

jawab). Nilai-nilai inilah yang diharapkan 

mampu mempengaruhi perilaku individu di 

tempat kerjanya. 

Dalam falsafah Ain Ni Ain tidak 

dimaknai secara sempit hanya berdasarkan 

hubungan darah, tetapi dimaknai secara 

luas baik itu hubungan karena tetangga 

maupun sampai kepada hubungan karena 

sama-sama mendiami Kepulauan Kei, 

keseluruhan hubungan itulah yang 

membuat masyarakat Kei menganggap 

bahwa mereka semua bersaudara yang 

hubungan itu kemudian semakin kuat 

karena diikat oleh falsafah Ain Ni Ain. 

Kehidupan sosial masyarakat Kei yang 

terlihat kompak dan rukun selain 

mendeskripsikan hidup dalam 

kemasyarakatan sebagai makhluk sosial 

yang saling membutuhkan satu sama lain, 

juga membuktikan bahwa masyarakat Kei 

dapat hidup damai, saling menghargai, serta 

menghormati satu sama lain disebabkan 

juga karena masyarakat tetap berpegang 

teguh kepada budaya dan adat-istiadat yang 

ada di Kepulauan Kei karena mereka 

meyakini bahwa nilai-nilai luhur sangat 

penting diterapkan dalam kehidupan sehari-

hari. 

Hal tersebut dapat dilihat dalam 

seluruh aspek kehidupan masyarakat Kei, 

budaya saling menolong (Yel Lim) dan 

kerjasama (Maren) yang selalu diterapkan 

oleh masyarakat Kei dalam kehidupan 

sehari-hari. Hal itu terlihat langsung pada 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 
 

73 

 

acara keagamaan Pesparani Katolik di 

Kepulauan Kei khususnya di Kota Tual 

yang berlangsung pada bulan September 

2022 seluruh masyarakat Kei berbondong-

bondong dalam mempersiapkan kegiatan 

tersebut dimulai dari pembuatan panggung, 

penjemputan, sampai bertanggung jawab 

atas konsumsi dari semua kontingen 

dilakukan berlandaskan persaudaraan Ain 

Ni Ain tanpa memandang agama dan suku 

pada saat itu Masyarakat di Kepulauan Kei 

khususnya di kota Tual meyakini bahwa 

hubungan yang mereka miliki tidak hanya 

sekedar hubungan sosial biasa sesama 

manusia, tetapi masyarakat Kei meyakini 

lebih dari itu bahwa mereka semua 

merupakan satu saudara. Dalam 

kenyataannya, paham orang Kei mengenai 

‘keluarga’ tidak hanya sebatas ‘keluarga 

batih’ (ayah, ibu, dan anak) melainkan 

selalu ‘keluarga luas’ (extended family) 

yang mencakup keluarga dari marga ibu 

maupun keluarga dari marga ayah. 

Perjumpaan antara orang-orang Kei baik di 

pulau Kei ataupun di negeri rantau, 

umumnya mengalami transformasi menjadi 

pertemuan keluarga walaupun tidak 

memiliki pertalian sedarah secara langsung.  

Orang Kei juga memiliki 

kecenderungan dengan segera mencari tahu 

asal-usul keluarga, walaupun secara 

langsung tidak ada hubungan darah tetapi 

pencarian ala orang Kei akan berakhir 

dengan spontanitas untuk saling menyapa 

sebagai “bapa”, “mama”, “om”, “bibi”, 

“kemenakan”, “cucu”, dan lain sebagainya. 

Sehingga secara tidak langsung sapaan-

sapaan tersebut langsung mendudukkan 

seseorang dalam struktur hierarkis familial 

di mana pihak A dan B menerima dan 

saling mengakui satu sama lain sebagai 

saudara dalam arti yang sebenar- benarnya 

(Armada Riyanto:2015). Persaudaraan 

sebagai landasan dasar nilai-nilai Ain Ni 

Ain juga memiliki kesan bahwa orang tua 

terdahulu ingin mengingatkan kepada 

generasi selanjutnya bahwa bekal hidup 

orang Kei ialah kasih persaudaraan, jadi 

hidup sebagai orang bersaudara di tanah 

Kei menjadi legasi yang harus dipelihara 

dan diturunkan dari generasi ke generasi di 

Kepulauan Kei. 

Terlepas dari sikap patuh masyarakat 

Kei terhadap falsafah Ain Ni Ain, 

masyarakat Kei tidak mengetahui dengan 

pasti kapan falsafah ini tumbuh dan 

berkembang disebabkan karena budaya 

masyarakat Kei dari segi literasi hanya 

mengenal budaya lisan jadi pewarisan 

sejarah dari generasi ke generasi dilakukan 

secara lisan dan tidak tertulis, sampai saat 

ini dari para tetua hingga generasi muda 

kesulitan untuk memastikan kapan falsafah 

Ain Ni Ain ini mulai tumbuh dan 

berkembang. Namun seiring 

berkembangnya waktu dan peradaban di 

Kei, falsafah Ain Ni Ain diyakini sudah 

tumbuh dan berkembang sejak lama dari 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 
 

74 

 

generasi-generasi sebelumnya dan jika 

diperkirakan maka falsafah ini berumur 

sama dengan peradaban Kei itu 

sendiri.Persaudaraan sebagai landasan 

dasar Ain Ni Ain membuktikan bahwa 

masyarakat Kei sejak dahulu sangat 

menghargai hubungan sesama manusia 

karena beranggapan bahwa menjalin 

hubungan persaudaraan merupakan hal 

yang sangat penting dan karena hal itu 

bertujuan baik agar kehidupan masyarakat 

Kei tetap berlangsung dengan damai 

sampai kepada generasi berikutnya. 

Wilayah Kepulauan Kei mempunyai 

tradisi hukum dan kebudayaan yang kokoh 

yang bertumpu pada masyarakat Kei sendiri 

dalam sejarahnya yang panjang. Adat secara 

siginifikan mengandung unsur-unsur yang 

berperan penting dalam menciptakan 

ketertiban sosial dalam suatu masyarakat. 

Makna kerukunan di sini merujuk pada 

segala hal yang ada dan terjadi di 

Kepulauan Kei adalah milik kita bersama 

karena ketika berbicara mengenai 

kerukunan di Kepulauan Kei maka 

semuanya berawal dari kata “kita punya”, 

baik  itu dalam hal diadakannya kegiatan 

keagamaan ataupun hajatan keluarga 

sampai kepada tingkat persaudaraan dalam 

masyarakat Kei. Sehingga kita semua 

mempunyai kewajiban dan tanggung jawab 

ikut serta dalam menyukseskan hajatan 

yang ada karena masyarakat Kei saling 

memiliki sehingga tentunya harus saling 

tolong-menolong. Sebuah falsafah hidup 

dapat dikatakan hidup di dalam masyarakat 

jika tertuang dalam praktik interaksi 

masyarakat dalam kehidupan sehari-hari, 

seperti dalam temuan penelitian, penulis 

menemukan peran Ain Ni Ain dalam 

kehidupan masyarakat di Kepulauan Kei, 

yakni: 

Ain Ni Ain sebagai modal sosial 

kehidupan masyarakat di Kepulauan Kei.  

Masyarakat di Kepulauan Kei terdiri dari 

berbagai agama, suku, dan ras yang 

berbeda, hal inilah yang membuat 

kehidupan masyarakat di Kepulauan Kei 

bersifat majemuk. Kemajemukan itu 

kadangkala dijadikan sebagai 

masalah pada masyarakat tertentu 

sehingga dapat menjadi tantangan 

tersendiri dalam masyarakat. Maka falsafah 

Ain Ni Ain lahir sebagai alat proyeksi agar 

dapat menghindari friksi-friksi yang ada. 

Kesadaran terhadap hal tersebut yang 

kemudian membuat para otoritas di 

Kepulauan Kei menjadikan Ain Ni Ain 

sebagai falsafah yang menyatukan seluruh 

masyarakat Kei sehingga walaupun 

berbeda agama, status sosial, dan ideologi 

politik namun masyarakat Kei tetap dapat 

dipersatukan dalam falsafah Ain Ni Ain. 

Perbedaan tersebut tidak menjadi alasan 

masyarakat tidak dapat hidup rukun tetapi 

sebaliknya, masyarakat Kei dapat semakin 

bersatu dan tetap hidup damai tanpa 

memandang dan membedakan status sosial 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 
 

75 

 

apapun. 

Ain Ni Ain dapat berperan sebagai 

modal sosial karena Ain Ni Ain merupakan 

suatu nilai atau norma yang dimiliki 

bersama dalam kehidupan masyarakat Kei 

yang berdasarkan pada norma, 

kepercayaan, dan jaringan sosial. Modal 

sosial merupakan bagian dari kehidupan 

sosial yang terdiri dari jaringan sosial dan 

kepercayaan yang tumbuh dalam 

hubungan-hubungan suatu organisasi atau 

kelompok yang bekerja sama untuk saling 

menguntungkan.10 Selain itu, Ain Ni Ain 

dapat berfungsi sebagai alat pengesahan 

pranata-pranata dan lembaga- lembaga 

kebudayaan dalam suatu masyarakat atau 

sebagai justifikasi norma yang diciptakan 

oleh masyarakat tersebut. 

Ain Ni Ain sebagai norma yang 

berlaku di masyarakat dapat berfungsi 

dengan baik jika terdapat hal-hal lain yang 

mendukung proses dan memperkuat Ain Ni 

Ain agar dapat hidup dengan baik dalam 

masyarakat. Hal-hal yang mendukung 

proses tersebut dalam masyarakat Kei 

dikenal dengan tiga tungku yaitu Agama, 

Kubni (pemerintah), dan Adat (A.K.A). 

Masyarakat Kei merupakan masyarakat 

yang taat dan loyal dalam beragama dan 

juga merupakan masyarakat beradat, 

sehingga agama dan adat dalam kehidupan 

masyarakat Kei tetap berjalan 

berdampingan dalam porsinya masing-

masing sehingga tidak terjadi tumpang 

tindih antara keduanya. 

Dari ketiga hal pokok diatas dapat 

berperan dalam menyelesaikan konflik 

yang ada di Kei. Seperti konflik antar 

pemuda yang terjadi di Wearhir, 

Kecamatan Dullah Selatan, Kelurahan 

Ketsoblak, Kota Tual pada bulan Juli 2022 

lalu. Konflik tersebut diduga berawal dari 

dua pemuda Un Sanggar Kegiatan Belajar 

(SKB) yang berboncengan dalam keadaan 

mabuk melintasi Wearhir kemudian 

melemparkan dua botol bir dan anak panah, 

pemuda Wearhir yang tidak terima dengan 

aksi tersebut keluar dari rumah sehingga 

terjadinya bentrok antardua kelompok 

pemuda dengan menggunakan senjata 

tajam. Penyelesaian konflik tersebut 

pertama kali diselesaikan dengan cara 

kekeluargaan yang melibatkan pemangku 

dari kelompok agama, adat, dan pemerintah 

dengan mengadakan doa bersama untuk 

mendamaikan pihak yang terlibat konflik 

dan melakukan mediasi. Selain itu, pihak 

kepolisian tetap dilibatkan untuk senantiasa 

mengawasi lingkungan setempat agar 

kejadian tersebut tidak terulang lagi. 

Ain Ni Ain merupakan falsafah hidup 

masyarakat Kei yang maknanya 

berkembang dari filosofis Vuut Ain Mehe 

Ni Ngivun (kantong telur dari satu ekor ikan 

yang sama) dan Manut Ain Mehe Ni Tilur 

(butir-butir telur dari satu ekor induk 

ayam), jadi artinya ialah bahwasanya 

semua orang yang ada di Kepulauan Kei 



Jurnal Sejarah, Vol. 20 No. 1, Juni 2023 
 

76 

 

adalah bersaudara karena masyarakat Kei 

beranggapan bahwa mereka semua 

mempunyai asal-usul yang sama sehingga 

harus saling menghargai, menjaga, dan 

menghormati satu sama lain. Filosofis Vuut 

Ain Mehe Ni Ngivun memiliki makna 

alasan dari persatuan ialah karena berasal 

dari asal-usul yang sama yaitu dari satu 

induk, sedangkan Manut Ain Mehe Ni Tilur 

bermakna persatuan atau kekerabatan, 

persatuan itu utuh dan melindungi semua 

yang ada di dalamnya karena tidak ada 

satupun bakal telur yang terletak di luar 

kantong telur jadi kehidupan yang sejati 

hanya mungkin dalam persatuan. 

 

Simpulan 

Berdasarkan uraian diatas maka dapat 

disimpulkan bahwa Ain Ni Ain (ikatan pela 

gandong) yang dijadikan sebagai falsafah 

hidup masyarakat Kei tidak hanya sekedar 

sebuah slogan atau falsafah biasa, tetapi 

lebih dari itu falsafah ini membuktikan 

bahwa dalam jiwa seorang Kei terdapat rasa 

saling memiliki karena pada intinya semua 

orang Kei merupakan satu bersaudara 

sehingga kapanpun dan  di manapun orang 

Kei berada mereka selalu menganggap dan 

menekankan bahwa ‘kamu adalah saya’ dan 

‘saya adalah kamu’. Inti dari makna yang 

terkandung dalam falsafah Ain Ni Ain ialah 

mencerminkan pandangan hidup 

masyarakat Kei mengenai pentingnya 

hubungan sesama manusia agar masyarakat 

dapat hidup bersama dengan damai, jugq 

dapat menjaga hubungan tersebut agar tetap 

erat dan utuh. 

 

Daftar Pustaka 

Amirrachman, A. 2007. Revitalisasi 

Kearifan Lokal: Studi Resolusi 

Konflik di Kalimantan Barat, Maluku 

& Poso. Jakarta: ICIP 

Aponno, E. H. (2017). Budaya Lokal 

Maluku “Pela Gandong” Dalam 

Konteks Perilaku Organisasi. Jurnal 

Manajemen STIE Muhammadiyah 

Palopo, 3(1). 

Frost, N. (2014). Adat di Maluku: nilai baru 

atau eksklusivisme 

lama?. Antropologi Indonesia. 

Hehanussa, J. M. (2009). Pela dan gandong: 

Sebuah model untuk kehidupan 

bersama dalam konteks pluralisme 

agama di Maluku. Gema 

Teologi, 33(1). 

Hehanussa, J. M. (2009). Pela dan gandong: 

Sebuah model untuk kehidupan 

bersama dalam konteks pluralisme 

agama di Maluku. Gema 

Teologi, 33(1). 

Hoedodo, T. S., Surjo, J., & Qodir, Z. 

(2013). Local political conflict and 

pela gandong amidst the religious 

conflicts. Jurnal Studi Pemerintahan. 

Mirzaqon, A., & Purwoko, B. (2018). Studi 

Kepustakaan Mengenai Landasan 

Teori Dan Praktik Konseling 

Expressive Writing Library. Jurnal 

BK Unesa, 1, 1-8. 

Riyanto, Armada. 2015. Kearifan Lokal 

Pancasila Butir-Butir Filsafat 

Keindonesiaan. Yogyakarta: 

Kanisius 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, 

Kualitatif dan R&D. Bandung: 

Alfabeta 
 


