JESEJ

Kajian Simbol, dan Makna budaya dalam Tradisi Masyarakat etnis Bajawa - Flores

ISSN: 1857-2257, Vol. 17 No. 2 Desember 2020 |

Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena
remafransiskus @ gmail.com, dentianarero @ gmail.com, ndenaromaldus @ gmail.com

ABSTRACT

The existence of ancestral culture today has begun to be displaced by increasingly
unstoppable advances in technology and information. That arena is where the digging of the
noble values of local wisdom must be carried out so that it can obtain a deep meaning which
is used as an identity and identity of a nation. The problem in this research is how the
implementation of the study of symbols, meanings and traditions in sa'o mataraga, watu nabe
and watu lewa in ethnic Bajawa, Flores, NTT. While the aim is to describe the
implementation of the study of symbols, meanings and traditions in sa'o mataraga, watu nabe
and watu lewa in the Bajawa ethnic community. This research is based on the precept that is
to carry out symbolic reflection it must be based on the assumption that by following the
indications given by the symbolic meaning we will arrive at an understanding of human
existence. From these symbols contain a very deep meaning which is an ancestral heritage
that can foster a sense of pride in the tradition by the owner of the culture. The research
method used is qualitative. Data collection techniques use literature review. The data analysis
technique in this research is through stages, namely, data collection, data reduction, and
drawing conclusions.

Kata Kunci: simbol, Makna, tradisi Etnis Bajawa

Belakangan ini Indonesia  belakang layar. Sudah saatnya kita sebagai

dihadapkan dengan masalah rasialisme.
Suatu masalah yang sudah dikeluhkan
oleh manusia pada beberapa abad lampau.
Masalah ini seharusnya menjadi cerminan
sejarah yang sekarang bisa dijadikan
referensi untuk dipepertahankan keutuhan
hidup berbangsa dan bernegara. Ironisnya
oleh beberapa oknum, masalah SARA
menjadi senjata yang ampuh sebagai
tameng memecah belah anak bangsanya
sendiri. Hal ini terjadi dengan sangat
sistematis, ada penggerak dan pendorong

bahkan ada juga sebagai pemeran utama di

bangsa saling memahami dan menghargai
agar isu yang berkaitan dengan rasialisme,
ataupun tentang suku, agam a dan ras (
SARA) dapat diminimalisir dengan di
bekali berbagai informasi pengetahuan
dari sisi budaya dan tradisi.

Eksistensi sebuah tradisi budaya
menjadi pudar karena perubahan zaman
akar

sehungga

Salah

tercerabutnya budaya.

satu factor penghambat

yang
lainnya adalah kurangnya masyarakat

berinteraksi dengan budaya lainnya

sehingga pemilik budaya sendiri dianggap


mailto:remafransiskus@gmail.com
mailto:dentianarero@gmail.com
mailto:ndenaromaldus@gmail.com

Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020

yang paling benar dan sah. Karena itu
tulisan ini mencoba menguraikan beberapa
sisi budaya yang tercecer dari banyaknya
budaya yang ada di dalam masyarakat
Indonesia. Memperdalam pengetahuan
budaya dan tradisi juga mempelajari
tradisi juga berarti memaklumi karakter
dari masyarakat yang berbhineka tunggal
ika menjadikan masyarakat mawas diri
dan berkarakter toleransi.

Upaya pelestarikan warisan budaya

yang ada adalah memelihara untuk waktu

yang lama. Karena wupaya pelestarian
merupakan upaya memelihara dalam
waktu yang lama maka  perlu

dikembangkan pelestarian sebagai uapaya
yang berkelanjutan (sustainable). Dengan
demikian masyarakat dan elemen lain
terlibat

dapat menterjemahkan

yang
budaya lokal dengan segala kebaikannya
dengan penuh rasa tanggung jawab dan
berdaya guna. Pendekatan filosofis perlu
dilakukan juga agar kebudayaan mampu
memperoleh tempat yang baik dalam
membangun identitas bangsa.

Dalam pendekatan filosofis dapat
dijelaskan bahwa kebudayaan sebagai

fenomena mencakup  dimensi

yang
subyektif dan dimensi obyektif. Dimensi
subyektif adalah suatu kegiatan daya-daya
rohani manusia dengan kegiatan daya-
daya itu lebih mampu menghasilkan
produk secara lebih baik daripada alam

atau keadaan alamiah, sedangkan dimensi

obyektif adalah hasil dari kegitan yang
telah manusia lakukan tadi. Kebudayaan
bisa terjadi taktala manusia tidak menjadi
penikmat yang pasif, melainkan aktif
mengelola inisiatifnya. Pemikiran tentang
kebudayaan ini sering mengalami polemik
berkepanjangan tentang aspek mana yang
lebih  menentukan, dimensi subyek
(kesadaran) atau dimensi obyek (realitas).

Berkaitan dengan kebudayaan,
dalam hal ethnik masyarakat di Flores
khususnya  etnik

Bajawa  dengan

berorientasi pada komponen-komponen
tradisi budaya dalam bentuk adat istiadat
berlaku

dan tradisi serta

yang
melestarikannya dengan penuh kesadaran
sesuai dengan yang telah diamanatkan
kepada mereka secara turun temurun.
Seiring ~ perkembangan  jaman
keberadaan/eksistensi budaya seperti yang
digambarkan diatas belum banyak yang

diketahui secara jelas bahkan makna dari

simbol-simbol dimaksud, sehingga
kekayaan intelektual ini tidak terdeteksi
secra ilmiah. Saat ini tradisi dari

kebudayaan lokal menjadi sangat penting
untuk bisa mendapatkan identitas lokal
bahwa “Nilai-nilai dalam budaya lokal
mesti digali kembali, dikembangkan dan
ditelusuri, dan dianalisis dalam berbagai
aspek untuk dapat diangkat dan diinovasi
sebagai bentuk-bentuk karya kreatif yang
tumbuh berdasarkan daya kreatif yang
baru untuk bisa

tinggi dan inovasi



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna
budaya dalam Tradisi Masyarakat etnis Bajawa - Flores

membangun identitas bangsa yang dapat

bersaing didunia global” (Yuni

Ratnasari,Dkk,2012:45). Dari peryataan
ini penekanannya adalah nilai

lokal

guna

kearifan sekarang dinilai

yang
banyak yang menyimpang dari jalur yang
sebenarnya.

Oleh karena itu perlu digali secara
lebih mendalam lagi dan dirasa perlu
dianalisis secara ilmiah agar dapat
menemukan titik temu dan benang merah
antara kekayaan yang tesimpan di dalam
etnis realitas

budaya Bajawa dan

kehidupan sehingga dapat diangkat
kepermukaan hal-hal yang selama ini
belum diketahui secara pasti demi
membangun identitas bangsa (dimensi
macro) yang diangkat dari budaya lokal
(dimensi micro).

Sejalan dengan kearifan local dan
tradisi dalam masyarakat etnis Bajawa
yang berbudaya, masalah yang diangkat
adalah  bagaimanakah  implementasi
budaya pada sa’o, mataraga, watu nabe
dan watu lewa dalam tradisi, makna dan
simbolnya. Sedangkan tujuannnya adalah
untuk  mendeskripsikan  implementasi
budaya pada sa’o, mataraga, watu nabe
dan watu lewa dalam tradisi, makna dan
simbolnya

secara lebih komprehensif

menurut pandangan masyarakat setempat.

METODOLOGI

Penelitian ini lebih mengutamakan

dengan  tujuan agar  memberikan
gambaran secara jelas kepada pembaca,
sehingga metode yang digunakan adalah
deskriptif kualitatif. Adapun langkah-
langkah penelitian yang dilakukan antara
berikut: (1) Teknik

Teknik

lain  sebagai
penentuan  informan, (2)
pengumpulan data: teknik observasi,
teknik wawancara mendalam, teknik studi
dokumen, (3) Teknik

keabsahan data, (4) Teknik analisis data:

penjaminan

pengumpulan data, penyajian data,

reduksi, dan verifikasi.

PEMBAHASAN

1. Sa’o

Sa’o adalah penamaan untuk rumah

adat etnis Bajawa. Dalam upaya
menjaga keberagaman pendapat serta
kekompakan kelompok serta hal-hal
lain yang berlaku dan diatur secara
adat dalam masyarakatnya, maka
dibentuklah Sa’o sebagai tempat yang
pemersatu. Sa’o mempunyai sejarah
yang panjang dan merupakan saksi bisu

dari  dinamika  kehidupan

yang
berlangsung dalam masyarakat. Di
saat-saat tertentu Sa’o menjelma
menjadi pelabuhan terakhir dari sekian
banyak persoalan hidup yang ada
dalam masyarakat. Namun dimasa
tertentu sa’o menjadi sangat sakral

tetapi di masa tertentu sa’o menjadi



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020

ajang bagi ramah tamah keluarga
sehiugga disana ada tertawa, sedih,
bahkan duka bagi semua anggota
keluarga.

Sebagai tempat berkumpulnya
keluarga, sa’o juga difungsikan sebagai
tempat mengambil keputusan. Peserta
yang dilibatkan dalam membuat
keputusan dalam sa’o adalah orang-
orang  terpilih  yang  mewakili
kepentingan anggota keluargannya
masing-masing. keistiweaannya bahwa
walaupun ruangan dalam sao terasa
sempit, namun setiap keputusan dan
kesepakatan akan berjalan lancar dan
nayaman. Yang dibicarakan oleh orang
yang mewakili keluarga ini juga
dilewati beberapa tahap pembicaraan/
agenda yang secara tradisi sudah
berlangsung sejak sa’o itu ada. Jadi
fungsinya juga sama halnya dengan
perwakilan dewan sekarang ini.

Macam dan jenis sa’o juga berbeda
ikatan dan fungsinya, misalnya sa’o
untuk pria dan sa’o untuk wanita atau
sa’o saka pu’u dan sa’o saka lobo.

Ada lagi sa’o-sa’o turunan yang
kapasitas dan tingkat kematangannya
dalam menjalankan tradisi juga berbeda
jenisnya. Sisi lain dari sa’o terlihat
bahwa pembuatan sa’o dibagi menjadi
dua yaitu sa’o utama/ bilik dalam dan
teda/bilik luar juga berfungsi sereti

teras.

Yang menarik dari Sao juga adalah
tentang keberadaan dan eksistensi
dalam bentuk gambar dan simbol serta
arasitektur  eksterior atau interior
rumah/sa0  yang sangat sempurna
sesuai dengan sejarah yang
tersampaikan dari jaman nenek moyang
sampai saat ini. Interior rumah banyak
menggambarkan suasana masyarakat
dengan segala aktifitasnya serta
barang/alat-alat yang dibutuhkan untuk
mendukung pekerjaan atau barang/alat
lain yang digunakan pada saat-saat
tertentu misalnya ketika ada upacara
adat. Sehingga fungsi sao secara
eksterior menggambarkan kehidupan
riill masyarakat. sedangkan dari sisi
eksterior nampak bahwa sao juga
mempunyai tingkat kedua yang
diperuntukan bagi para pendukung,
peserta, juga untuk keluarga lain yang
tidak terwakilkan dalam pembicaraan
intern didalam sao utama. disinilah
sering digambarkan dalam bentuk
simbol sang pemilik sao dan simbol
simbol ikutan lainnya yang
menggambarkan tentang perjalanan,
kekayaan, ketampanan/kecantikan,
kecerdikan, keperkasaan serta impian
sang pemilik sao yang dapat dilihat,

diraba atau dirasakan.

2. Mataraga



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna
budaya dalam Tradisi Masyarakat etnis Bajawa - Flores

Untuk memahami lebih lanjut tentang

fungsi mataraga, sebelumnya
dijelaskan konsep tentang fungsi dalam
hubungannya dengan aktivitas budaya
yang berlangsung. Fungsi merupakan
konsep masyarakat setempat atau
kesepahaman terhadap simbol dan
tanda pada umumnya yang berwujud
tutur, jenis, bentuk, waktu, tempat,
warna, suara, dan cara atau tata cara
yang digunakan untuk menyatakan
maksud dalam karya, ritual, dan
interaksi, (Satyananda dkk, 2013:750).
Dari pengertian tentang fungsi tersebut,
dapat diketahui bahwa istilah fungsi
dapat dipakai dalam berbagai keperluan
tetapi sesuai  dengan  konteks
kalimatnya. Fungsi merupakan arti,
maksud terhadap suatu pengertian yang
dimaksudkan kepada suatu bentuk
kebahasaan.

Konteks fungsi dalam tulisan ini
terbentuk  dalam  nasehat  agar
masyarakat tetap berpegang teguh pada
adat 1istiadat yang telah diwariskan
nenek-moyang dan dapat menjunjung
tinggi nilai-nilai kebudayaan dan adat-
istiadat. Sebelum mengetahui benda-
benda sejarah dalam fungsi mataraga
memiliki nilai historis, peneliti perlu
menjelaskan hal-hal yang mendasar
agar dapat dipahami. Pada dasarnya
tulisan ini peneliti mengkerucutkan
pada  penjabarkan  pada  fungsi

5

mataraga yang dijadikan sebagai suatu
simbol dalam sistem religi ataupun
kepercayaan, adat, sejarah, mitos dalam
sejarah, interaksi sosial.

Dalam berbagai keguncangan zaman
mereka tetap menjaga dan melestarikan
benda-benda peninggalan tersebut, hal
itu dibuktikan dengan masih adanya
mataraga yang berdiri kokoh di dalam
one sa’o.

Dalam kebudayaan masyarakat etnis
Bajawa, Mataraga sering dihubungkan
dengan hal mendasar dalam diri
manusia. Hal yang paling mendasar
yang keberadaanya selalu menjadi
patokan dasar secara sadar melekat
pada manusia yaitu jiwa dan raga. Jiwa
dan raga manusia adalah dua hal yang
berbeda namun hidup dalam satu tubuh
sehingga perlu dijaga dan dirawat
sebaik mungkin selama manusia/orang
semasa hidupnya.

Dalam masyarakat setempat
Mataraga dipandang sebagai simbol
kehadiran  leluhur yang mampu
memfungsikan eksistensinya seperti
jembatan menuju (Dewa Zeta) atau
Wujud Tertinggi. Dalam hal ini, agar
bisa menghadirkan wujud supranatural
tersebut maka yang dilakukan adalah
dengan pemberian sesajian dengan
permohonan oleh warga klan. Aktivitas
ritual ini dipandang sebagai ungkapan

rasa hormat yang mendalam atas rejeki



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020

yang diperoleh  disertai  dengan
permohonan  agar tetap  terjaga
kesehatan =~ warga  klan, dengan

keyakinan  yang  sama  seperti
perlindungan untuk jiwa raga manusia
yang menjalani hari-hari seperti rotasi
hidup yang dilalui juga terhindar dari
bencana dan malapetaka.

Mataraga adalah bagian yang penting
dalam hidup manusia oleh karena itu
eksistensi mataraga adalah bagian
yang tak terpisahkan seperti jiwa dan
raga manusia. Dalam  proses
selanjutnya dalam rumah adat selalu
ada penyembelian hewan kurban
(ayam, babi dan kerbau) untuk
pemberian sesaji kepada nenek moyang
atau para leluhur, diawali dengan
pembasuhan darah hewan kurban oleh
ketua adat disaat yang sama darah
tersebut dioleskan pada mataraga
sebagai tanda penghormatan kepada
para leluhur atau nenek moyang. Nilai
yang terkandung dalam pengolesan
darah  ditiang  mataraga  adalah
mempersilahkan kepada leluhur agar
mengecapinya terlebih dahulu sebagai
tanda sahnya sebuah ritual dan
dukungan moril dari leluhur.

Sebagai

pedoman awal dan

berdasarkan  penelusuran  historis
diketahui bahwa pada masa lampau
Mataraga mempunyai kaitan erat

dengan tempat di mana manusia sering

berkomunikasi dengan Wujud tertinggi.
Sesajian sering kali diletakkannya di
atasnya dan dibiarkan beberapa saat.
Inti dari ritual sesajian ini juga
berkaitan erat dengan pengungkapkan
beberapa permohonan yang intinya
mengundang dewa dan roh nenek-
moyang agar bersama mencicipi
hidangan yang disediakan.

Mataraga merupakan tempat dimana
kita memberikan sesaji untuk nenek-
moyang dan tempat penyimpanan
benda-benda sakral sperti: emas,
parang adat, tombak. Selanjutnya
bahwa upacara adat Reba, Ka Sa’o, dan
Ka Nua merupakan adat atau kebiasaan
masyarakat klan sebagai ucapan rasa
syukur dan terima kasih kepada
Leluhur. Sesajian yang sering diberikan
adalah hati yang merupakan bagian
tubuh dalam hewan yang merupakan
bagian inti dari kehidupan. Hati ayam
kampung atau hati babi disajikan
bersamaan dengan sejumput nasi dan
arak. Keyakinan seperti ini
jugamerupakan bagian dari harapan
manusia bahwa kehidupan manusia
juga tergantung dari hasil tanaman dan
makanan sehari-hari. Leluhur juga
diyakini hidup bersama dan
memberikan berkat melimpah berupa
hasil panen yang berlimpah dan

kesuburan tanaman.



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna
budaya dalam Tradisi Masyarakat etnis Bajawa - Flores

Mataraga merupakan “tempat di
mana nenek moyang kita yang buat
sebagai tanda agar kita anak-cucu yang
masih hidup terus, mengenang mereka
yang telah meninggal”, ketika kita
tidak membrikan sesajian dampak yang
akan kita dapat seperti: sakit penyakit,
mati tidak wajar. Dari pernyataan ini
dapat dipahami bahwa jiwa para
leluhur sebenarnya mempunyai sisi
emosial sama halnya seperti manusia.

Fungsi mataraga dalam masyarakat
dari fungsi: religi yakni adanya
keyakinan,  kepercayaan,  gagasan
tentang tuhan yang maha kuasa,fungsi
mataraga kepercayaan akan wujud
tertinggi sangat kuat. Kepercayaan
akan sang kuasa pencipta lebih tinggi
dari mereka dan roh-roh halus ada
dalam bagian kehidupan mereka yang
tidak dapat dilihat dengan kasat mata.
fungsi solidaritas Fungsi mataraga
mengandung nilai kebersamaan dan
solidaritasnya tinggi antar sesama kita
dan selalu tolong menolong,fungsi
persatuan, fungsi mataraga
mengandung nilai persatuan dan selalu
merangkul semua masyarakat akan
menjadi sejuk, jika ada masalah kita
harus urus bersama-sama.

“dalam kepercayaan masyarakat etnis
Bajawa, mataraga sudah dibentuk
ketika

dimulainya  pembangunan

sebuah rumah adat. Inti dari rumah adat

7

yang paling utama adalah adanya
mataraga  sebagai  dasar  untuk
mendirikan rumah adat. Mataraga
diutamakan karena tiang ini diyakini
mewakili juga sebagai tempat untuk
merangkul semua anggota keluarga
sekaligus tempat untuk pemberian
sesaji mataraga yang terlihat juga
sebagai tempat penyimpanan benda-
benda sakral/antik seperti: wuli,sau
bhuja,bere dheko,dehgo,dianggap
sebagai tempat yang sakral mataraga
adalah tempat yang paling unik karena
setiap kali ada upacara adat yang paling
utama untuk memberikan sesajian yaitu
di mataraga, dilihat dari keyakinan atau
kepercayaan fungsi mataraga dilihat
dari segi religi yakni: “kita bhodha
percaya rasa we'’e ne’e go mataraga
sama halnya kita we’e ne ema dewa
ebu nusi kita”, (manusia berbudaya
kita harus percaya adanya kedekatan
dan keyakinan roh tuhan atau nenek-
moyang kita).

Fungsi solidaritas, “kita bhodha su’u
papa suru sa’a papa laka” (berat sama
kehidupan bermasyarakat rasa solider
antar satu dengan yang lain sangat
tinggi  karena ~ manusia saling
membutuhkan bantuan orang lain,
funsgi persatuan,kita meku ne’e doa

delu modhe ne soga woe (selalu baik

antara sesama teman dan keluarga



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020

dalam rumah adat) menjadi satu dan
bersama antar semua anggota keluarga
yang ada didalam rumah adat, yang
bisa membrikan sesaji yang diletakan
dimataraga hanya orang dipercaya
(dela one sa’o) dampak yang terjadi
ketika tidak memberikan  sesaji
yakni:muzi bhai molo (hidup tidak
baik), muzi bhai lewa (umur tidak
panjang)”.

Dalam penjabarannya yang lain
fungsi mataraga sebagai tahta/altar,
meja perjamuan dalam rumah adat (one
sa’o) tempat penyipanan benda-benda
sakral, tempat pemeberian sesaji
kepada para nenek-moyang, selain
tempat pemberian sesajian mataraga
sebagai pemersatu dalam sebuah
woe/klan dan sebagai pusat utama
dalam  hajatan  apa-pun  untuk
melakukan sebuah acara/ritual adat,
fungsi mataragta dilihati dari segi religi
bahwa  tumpuan  utama  untuk
melakukan sesuatu/upacara adat,
kehadiran nenek-moyang disekitar kita
yang artinya: wesi peni we dhesi loka
we lowa (memelihara hewan bisa
berkembang/bisa menghasilkan).
Fungsi solidaritas kebersamaan dalam
suatu rumah adat antara manusia yang
satu dengan manusia yang lain saling
membutuhkan. Fungsi persatuan pusat

satu kesatua dalam rumah adat segala

sesuatu yang berkaitan dengan rumah

adat yang paling utama di tempat
mataraga.

“ Kita ti ka dia ine ebu kita bhodha
ata da beo, ata da olo pera dia one
sa’o kita, ata da ngru dela pu gita, mali
kita bhai ti’i ka, kita nega dhapa go
musibah, mae bo’e, muka mae suna,”
(dalam pemberian sesaji kepda nenek-
moyang adalah orang yang sudah di
percaya, orang yang paling tertua
dampak yang akan terjadi ketika tidak
memberikan sesajian pada saat acara
adat akan mendapatkan kutukan)”.

Artinya mataraga merupakan warisan
leluhur, sebagai tempat pemberian
sesaji kepada nenek-moyang yang telah
meninggal, sebagai tempat untuk
segala musawarah, pekerjaan hal yang
paling utama kita memberikan sesajian
adalah di mataraga, yang bisa duduk di
mataraga hanya orang-orang sudah
dipilih, sudah di percaya dalam rumah
adat, fungsi religi tempat tinggalnya
para leluhur yang sudah meninggal
sejak dulu dan kita yang masih hidup
akan selalu percaya akan adanya roh
mereka di sekitar kita, fungsi solidarias
bisa merangkul semua anggota
keluarga dari anak-anak sampai orang
dewasa,  fungsi  persatuan  bisa
merangkul semua anggota masyarakat
rumah adat. Dampak yang timbulakan

ketika tidak memberikan sesajian pada



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna
budaya dalam Tradisi Masyarakat etnis Bajawa - Flores

saat acara-acara adat yakni kita hidup
tidak aman sampai kita mati”

mataraga dilain sisi adalah sebagai
tempat perhimpunan semua anggota
masyarakat  lanu  (sa’o), tempat
penyimpanan benda-benda sakral dan
tempat pemberian sesajian ketika ada
hajatan apapun salah seorang patuah
yang berada dalam rumah adat selalu
duduk di depan mataraga. Mataraga
dengan nilai sakralitasnya memperoleh
kekuatan dari keberlangsungan hidup
manusia karena itu dalam hajatan
apapun kita meyakini bahwa para
leluhur/arwah roh nenek-moyang selalu
bersama dengan onggota pengikutnya.
Dalam hal religi sesuai dengan simbol
mataraga dalam keyakinan dalam klan
pora bahwa mataraga adalah tempat
tinggalnya para leluhur/roh nenek
moyang yang dikenal dengan dewa
zeta nitu zale. Fungsi solidaritas adalah
rasa solider sesame anggota suku yang
sangat tinggi yang kemudian dikenal
dalam pepatah adat ngada “su’u papa
suru, sa’a papa laka” ( berat sama

Sebagai  fungsi  persatuan  satu
kesatuan dalam rumah adat (one sa’o)
dalam pepatah adat mogo seboro
magha wi dara (satu pikiran). Dalam
hal ini kesepakatan dalam
mnenyelesaikan masalah baik dalam

sao maupun dengan orang diluar suku

9

mereka (anggota suku) membuthkan
kekompakan dan kesepakatan
penyelesaiannya. Sehingga dibutuhkan
perwakilan dalam membicarakan atau
menyelesaikan  masalah  dimaksud
secara seimbang tanpa merugikan
pihak lainnya.

Keberadaan mataraga membuktikan
eksistensi religi yang masih bertahan
dalam  masyarakat. Rekonstruksi
mengenai religi masyarakat yang
belum punah melalui tinggalan
kebudayaan. Tinggalan kebudayaan
materi dalam hal ini berupa tiang
mataraga mengandung konsep religi
bersamaan dengan peninggalan lainnya
seperti artefak, struktur, dan situs.
Konsep dan teori mengenai
rekonstruksi alam pemikiran dalam hal
ini termasuk religi pada iilmu
kebudayaan dilator belakangi oleh
pemikiran strukturalismesebagai
sebuah sistem tanda yang dimaknai
oleh pendukung kebudayaan tersebut
(Tilley, 1991:185). Dalam kaitannya
dengan sistem kepercayaan yang
berkembang dalam masyarakat klan
pora Giddens (1989) dalam Grant
(2001:138)  mendefenisikan  religi
sebagai seperangkat symbol yang
memicu emosi-emosi yang berkaitan
dengan ritual atau perayaan yang
dipraktekan oleh komunitas

masyarakat.  Berdasarkan  defenisi



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020

tersebut kebudayaan materi yang
ditinggalkan oleh masyarakat
prasejarah, terutama masyarakat di
tingkat pemburu dan mengumpulkan
makanan sangat erat kaitannya dengan
aktivitas ritual terutama dalam bentuk
simbol yang dikaitkan dengan gambar
pada seni cadas dan bentuk-bentuk
penguburan yang dikaitkan dengan
ritual yang berhubungan dengan
adanya kepercayaan terhadap
kehidupan setelah kematian. Lebih
lanjut pada masyarakat prasejarah yang
telah  mengenal sistem domestikasi
hewan dan tanaman serta hidup
menentap, religi dapat dijumpai pada
symbol-simbol dalam bentuk
monumental. Kebudayaan megalitik
yang dijumpai dalam masyarakat
Waebela adalah salah satu kebudayaan
yang emninggalkan kebudayaan materi
yang erta kaitannya dengan religi.
Kebudayaan megalitik adalah
merupakan tradisi prasejarah yang
menghasilkan monument-monumen
yang terbuat dari batu
(Soejono,1993:205). Kebudayaan
megalitik mempunyai pemikiran religi
khususnya pemujaan arwah nenek
moyang Wagner (1962:72).

Fungsi solidaritas rasa solider antar
masyarakat/anggota klan sangat tinggi,
saling menerima, saling memberi.

Fungsi persatuan satu kesatuan dalam

10

rumah adat dalam melakukan upacara
adat dengan pepatah adat, toro papa
bhoko mite mataraga yang artinya
memberikan kesegaran hati dan kekal.
Kesalahan dan penyangkalan dalam
melakukan ritual adat akan berdampak
buruk bagi kelangsungan  hidup
anggotanya. Karena itu pemberikan
sesajian pada saat inti acara-acara adat
(ka sa’o,reba) yaitu: sa’i sewi harus
disertakan dengan pemanggilan nama-
nama para leluhur.

Dalam masayarakat berbudaya yang
masing memegang teguh adat tradisi
dalam sa’o, juga sama halnya dengan
suku-suku yang ada di Ngadha
umumnya memilki ikatan keluarga
yang sangat erta. Arti keluarga
dalam masyarakat Ngadha umumnya
selain terdekat dalam bentuk keluarga
inti “Sa “o”’(rumah), maka keluarga
yang lebih luas ialah sependukung satu
simbol pemersatu  (Satu peo,Satu
ngadhu,Satu bhaga). lkatan nama
membawa hak-hak dan kewajiban
tertentu, sebagai contoh sebagai
anggota kekerabatan dari kesatuan adat
istiadat harus taat pada kepala suku
terutama atas tanah. Atas kenyataan ini
maka masyarakat pendukung suku
mempunyai sebuah rumah pokok (adat)
dengan seorang yang mengepalai
bagian pangkal “Ngadhu ulu sa’o saka

2

pu'u”.



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna
budaya dalam Tradisi Masyarakat etnis Bajawa - Flores

Semua anggota keluarga diharuskan
taat juga pada kepala keluarga dengan
satu prinsip yang disebut “Ulu sa’o lie
ne’e teda toko sipolali” dan klen besar
dari rumah-rumah klen inti itu
membentuk klen kecil
atau “Woe” misalnya Woe Pora. Secara
tradisional rumah suku Pora seperti
halnya rumah-rumah adat di Bajawa
sejak dulu ditandai dengan “Weti”
ukiran ragam motif. Ukiran-ukiran di
buat dalam sebilah papan dan diletakan
pada dasar dinding panggung. Bentuk
ukiran sangat bervariasi dari yang
paling sederhana sampai yang bertaraf
atas misalnya “sa’o, sa’o keka, sa’o lipi
wisu ,sa"o dawu ngongo”. Ritual
pembuatan ukiran pada dinding rumah
adat (weti) dilakukan oleh orang yang
berpengalaman. Tidak boleh ada
kesalahan kecil sekalipun misalnya
penempatan letak, garis horizontal atau
vertical dan keseimbangan tinggi dan
rendahnya sebuah gambar. Tata pola
penempatan rumah-rumah itu
bergabung dalam pola perkampungan
yang letaknya dibukit-bukit keliling
kampung dipagari benteng batu seperti
di baghi, watu api.

Dalam  hal

stratifikasi social

masyarakat dikenal dengan
sistem/pelapisan  sosial di  sebut
“ata/riwu ga’e’’ yang memiliki hak-
hak khusus dalam persekutuan adat,

11

mengambil bagian pokok dalam
upacara adat, seperti urusan konsumsi,
kebersihan lingkungan
pesta,akomodasi dan perlengkapan.
Lapisan menengah disebut“gae kisa,,”
yang menjadi  penengah/jembatan
antara lapisan atas dan terbawah.
lapisan terbawah adalah “ho’0”,yaitu
orang-orang kecil atau budak.

Para istri setiap lapisan terutama
pelapisan  atas dan  menengah
disebut,,’ inegae/finegae* dengan tugas
utama menjadi kepala rumah yang
memutuskan segala sesuatu di rumah
mulai pemasukan dan pengeluaran.
Dikenal pula “Mori lengi” atau “Mori
nua” (mereka di hormati karena
mereka adalah suku atau orang tertua
yang mendirikan kampung induk),
“Mori wesu tana” (tuan tanah), “mori
wesu sudu” (menetapkan saat diadakan
sobhi” (pemegang

kalender adat), “mori sao saka puu”

tinju),”’mori

(kepala rumah adat).
Disamping  penggolongan
masyarakat  berdasarkan pelapisan,

maka masyarakat ngada (Bajawa) juga
mengenal beberapa organisasi sosial
yang berfungsi gotong royong, sebagai
contoh perkumpulan “kee kaka” (kerja
sama menyumbangkan nasi yang
empunya hajat).

dibentuk

Organisasi  sosial
tersebut berdasarkan

pengelompokan fungsi dalam bidang



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020

pertanian (rau zo) untuk kerja bergilir,
kelompok menyumbangkan tenaga,
materil “suu papa suru” atau “sa’a
papa laka”

http://tentangflobamorata.blogspot.com/

2013/04/sistem-sosial-masyarakat-

bajawa.html

3. Watu Nabe dan Watu Lewa

Dalam tradisi kebudayaan masyarakat
etnis Ngada, di penuhi simbol-simbol
budaya yang diambil dari bahan alam
disekitarnya baik yang disengaja
penempatannya maupun secara
alamiah. Salah satunya adalah watu
lewa dan watu lewa. Watu Lewa adalah
batu lonjong yang ditancapkan ke
dalam tanah dan sebagiannya mencuat
keluar yang melambangkan
perwujudan dari seorang laki-laki.
Sedangkan Watu Nabe merupakan batu
datar atau ceper yang dibentangkan di
atas tanah,

sebagai lambang

perwujudan dari seorang
perempuan.sejalan dengan itu aka
dalam kebudayaan daerah Ngada pada
umumnya menganut sistem perkawinan
matrilinear, yang dimana wanita
sebagai pemegang kekuasaan atas
tanah dan lahan yang menjadi milik
suku atau Woe, dan yang menempati

rumah adat. Gambaran ini menguatkan

pengakuan hak kepemilikan lahan

12

maupun tanah yang semestinya
dikuasai oleh seorang wanita. Simbol
Watu  Nabe yang merupakan
perwujudan dari seorang wanita yang
seharusnya lebih ditinggikan atau yang
menguasai dan mengendalikan seluruh
aset yang ada dalam rumah adat
tersebut, malah simbol tersebut lebih
menonjol ke Watu Lewa, yang
merupakan lambang dari seorang laki-
laki, yang  dilihat dari  segi
penempatannya Watu Lewa berada di
atas Watu Nabe, tentu hal ini
mengundang pertanyaan, mengapa
simbol Watu Nabe (simbol wanita)
yang semestinya menjadi pemilik atau
penguasa dalam rumah adat, tidak lebih
ditonjolkan dalam bentuk simbol
maupun penghargaan terhadap kaum
wanita? Konstruksi Budaya atau
Ketetapan budaya yang dibuat oleh
masyarakat Ngada pada umumnya
bahwa wanitalah yang mempunyai hak
atas warisan dan laki-laki sebagai
pengambil keputusan dan tentunya
kedua hal tersebut menjadi konstruksi
budaya yang tidak dapat diganggu
gugat dan sudah ditetapkan oleh
leluhur perempuan berhak atas warisan
dan haknya itu perlu dikomunikasikan
dengan laki-laki sehingga wanita tidak
salah dalam menyalagunakan

wewenang dan kekuasaannya, sehingga

ketika terjadi masalah atau pertikaian


http://tentangflobamorata.blogspot.com/2013/04/sistem-sosial-masyarakat-bajawa.html
http://tentangflobamorata.blogspot.com/2013/04/sistem-sosial-masyarakat-bajawa.html
http://tentangflobamorata.blogspot.com/2013/04/sistem-sosial-masyarakat-bajawa.html

Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna
budaya dalam Tradisi Masyarakat etnis Bajawa - Flores

dalam suku, kaum lelaki yang menjadi

promotor dalam menyelesaikan
pertikaian tersebut.

Watu Lewa dan Watu Nabe, masing-
masing memiliki ukuran panjang dan
lebar yang bervariasi antara 2 sampai 3
meter, sedangkan Watu Nabe memiliki
panjang rata-rata 4 meter dan lebar 2
meter. Bangunan tersebut biasanya
diletakan di tengah Kampung.Hal
tersebut dilakukan karena masyarakat
masih menjunjung tinggi, dan tetap
menjaga warisan dan kebudayaan
nenek-moyang secara turun-temurun.
Watu Lewa dan Watu Nabe merupakan
gambaran dari seorang laki-laki dan
perempuan, yang ditandai dengan batu
lonjong yang ditancapkan di dalam
tanah dan sebagian lainnya menonjol
keluar, sedangkan Wartu Nabe, batu
ceper yang mempunyai ukuran besar
yang diletakan di tanah. Dampak
positif bangunan tersebut merupakan
medium untuk menghubungkan antara
mereka yang telah meninggal dengan
mereka yang masih hidup, dan sebagai
peringatan akan keberadaan arwah roh
nenek-moyang agar anak cucunya tidak
melupakan mereka. Dampak
negatifnya, apabila masyarakat dalam
suku atau kampung tersebut tidak
menjaga, merawat dan memberikan
sesajlan pada saat acara adat, maka

masyarakat  sendiri  yang  akan

13

menerima resiko dari apa yang mereka
lakukan itu.

Selain itu hal yang menjadi dasar
masyarakat Ngada umumnya
menggunakan batu sebagai medium
penghormatan kepada arwah nenek-
moyang, yakni batu tersebut tidak
mudah rusak, hancur, dan kuat, walau

termakan usia. Selain itu dikarenakan

pada zaman itu mereka masih
menganut sistem kepercayaan
dinamisme, kepercayaan akan
keberadaan benda-benda yang

dianggap mempunyai kekuatan, seperti
batu, pohon dan lain-lain.

Keberadaan benda-benda megalitik
seperti Watu Lewa dan Watu Nabe
yang ada, merupakan gambaran dari
roh nenek-moyang yang dituangkan
dalam bentuk batu ceper dan batu
lonjong, yang dijadikan sebagai
medium penghormatan kepada para
leluhur.  Selain  sebagai  tempat
pemujaan kepada roh nenek-moyang,
bangunan ini juga mempunyai peranan
sebagai tempat untuk menyelesaikan
masalah yang terjadi dalam suku,
kampung atau Woe, selain itu bangunan
ini juga mempunyai peranan sebagai
tempat untuk meminta kekuatan serta
doa dari mereka yang telah meninggal.
Dalam peranannya sebagai tempat
untuk menyelesaikan masalah maupun

pertikaian dalam suku atau Woe,



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020

misalnya perkara tanah, pencurian,
perselingkuhan, dan yang lainnya,
masyarakat Kampung Wogo biasanya
menggunakan tempat Watu Lewa dan
Watu Nabe sebagai tempat mediasi
persoalan, dan alasan mengapa harus
diselesaikan di tempat itu, karena
mereka percaya, bahwa roh nenek-
moyang yang bersemayam dalam
bangunan tersebut, turut mendengarkan
dan menyaksikan pertikaian yang
sedang terjadi, sehingga mereka yang
sedang bertikai tidak bisa menyangkal
atau memungkiri kesalahan yang
mereka buat. Dan mereka percaya
bahwa keputusan yang keluar dari
mulut  Mosa  Nua merupakan
perwakilan suara dari arwah nenek-
moyang.

Hal kedua yang menjadi dasar bahwa
bangunan Watu Lewa dan Watu Nabe
menjadi  tempat untuk  meminta
kekuatan serta doa yakni, bangunan ini
di percaya oleh masyarakat mempunyai
kekuatan, walaupun tak nyata secara
kasat mata dilihat, tapi mereka tetap
meyakini  bahwa  bangunan  ini
mempunyai kekuatan yang mampu
menangkal dan mengusir pengaruh roh-
roh jahat yang akan merusak kehidupan
mereka serta anak cucu mereka. Hal itu
terlihat nyata apabila ada anggota
keluarga yang mengalami sakit,

diperiksakan ke rumah sakit, namun

14

tidak membaik juga, maka cobalah
mencermati kembali bangunan rumah
dalam pengertiannya bahwa, seseorang
tersebut  telah  melanggar  atau
menyalahi peraturan adat, maupun hal-
hal yang merusak, atau bahkan yang
mencuri Wea Sa’o (barang keramat
yang ada dalam rumah adat) dan
setelah  melakukan  ritual  atau
pemberian makan di Watu Lewa dan
Watu Nabe, dalam istilah orang Ngada
Bura Teka, (pengobatan, penyembuhan
atau permintaan maaf telah melakukan
kesalahan) = maka akan  dengan
sendrinya, penyakit yang dia alami
dengan sendirinya akan sembuh. Selain
itu pada saat seseorang hendak
membuka lahan perkebunan atau
merayakan hasil panen, maupun saat
ingin berpergian jauh, dan ketika
mendapatkan masalah atau musibah,
mereka terlebih dahulu menyempatkan
diri untuk meminta kekuatan dari
arwah roh nenek-moyang yang
bersemayam dalam bangunan tersebut,
karena mereka yakin bahwa, tanpa
dukungan serta doa dari leluhur,
semuanya tidak akan berjalan dengan

lancar.

PENUTUP
Berdasarkan analisis data berdasarkan
kajian sosial budaya menunjukan

bahwa tradisi dalam sa’o, memilki



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna
budaya dalam Tradisi Masyarakat etnis Bajawa - Flores

ikatan keluarga yang sangat erat. Arti

keluarga dalam masyarakat
Ngadha umumnya  selain  terdekat
dalam bentuk keluarga

e 9y

inti “Sa “o”’(rumah), maka keluarga
yang lebih luas ialah sependukung satu
simbol  pemersatu (Satu  peo,Satu
ngadhu,Satu  bhaga). lkatan nama
membawa hak-hak dan kewajiban
tertentu, sebagai anggota kekerabatan
dari kesatuan adat istiadat harus taat
pada kepala suku terutama atas tanah.
Atas kenyataan ini maka masyarakat
pendukung suku mempunyai sebuah
rumah pokok (adat) dengan seorang
yang mengepalai bagian
pangkal “Ngadhu ulu sa’o saka
pu’u”.Semua anggota keluarga
diharuskan taat juga pada kepala
keluarga dengan satu prinsip yang
disebut “Ulu sa’o lie ne’e teda toko
sipolali” dan klen besar dari rumah-
rumah klen inti itu membentuk klen
kecil atau “Woe”

Fungsi mataraga dalam masyarakat
dari fungsi: religi yakni adanya
keyakinan,  kepercayaan,  gagasan
tentang tuhan yang maha kuasa,fungsi
mataraga kepercayaan akan wujud
tertinggi sangat kuat. Kepercayaan
akan sang kuasa pencipta lebih tinggi
dari mereka dan roh-roh halus ada
dalam bagian kehidupan mereka yang

tidak dapat dilihat dengan kasat mata.

15

fungsi solidaritas Fungsi mataraga
mengandung nilai kebersamaan dan
solidaritasnya tinggi antar sesama Kkita
dan selalu tolong menolong,fungsi
persatuan, fungsi mataraga
mengandung nilai persatuan dan selalu
merangkul semua masyarakat akan
menjadi sejuk, jika ada masalah kita
harus urus bersama-sama

persatuan,kita meku ne’e doa delu

modhe ne soga wo

Daftar Pustaka

Agustin, Yoga. (2011). “Penurunan
Rasa Cinta Budaya Dan Nasionalisme
Generasi Muda Akibat
Globalisasi”’.Ada Pada Jurnal Sosial
Humaniora Vol. 4 .No. 2 November.

Hlm. 178

AW  Suranto.(2010).  Komunikasi
Sosial Budaya. Graha Ilmu,
Yogyakarta.

Blolong , Raymundus. (2012). Dasar-
dasar Antropologi. Ende: Nusa Indah.

Daeng, Hans. (2004). Dasar-Dasar
Antropologi. Ende: Nusa Indah.

Demu, Yoseph. (2011). Mutiara-
Mutira Budaya Ngada. Bajawa:
Ardent Publishing.

Geertz, Clifford. (1992). Kebudayaan

dan Agama.Yogyakarta: Kanisius.



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020

Ismawati, Esti. (2012). IlmuSosial
Budaya Dasar. Yogyakarta: Penerbit
Ombak.

Jurahman, Yohanes. (2013).
Pengantar Ilmu Sosial Dan Budaya

Dasar. Salatiga: Widaya Sari Press.

KBBI  Edisi  Ke  Tiga.(2007).
Departemen Pendidikan  Nasional.

Jakarta: Balai Pustaka.

Koentjaraninggrat. ~ Edisi ~ Revisi.
(2009). Pengantar Ilmu Antropologi.
Jakarta:PT Rineka Cipta.

Kuntjara, Esther. (2006). Penelitian
Kebudayaan. Yogyakarta: Graha Ilmu.

Mbete, Aron Meko. (2006). Khazana
Budaya Lio Ende. Yogjakarta: Pustaka

Larasana.

Moleong, Lexy.(2014). Metode
Penelitian  Kualitatif. Bandung: PT

Ramaja Rosdakarya.

Nazir, Nasrullah. (2008). Teori-teori
Sosiologi. Padjadjaran: Widya.

16

Nggoro M. Adi. (2013). Budaya
Manggari Selayang Pandang. Ende:
Nusa Indah.

Noor, Juliansyah. (2011). Metode
Penelitian Jakarta. Prenadamedia

Group.

Raho, Bernad. (2008). Metode

Penelitian Sosial. Ende: Nusa Indah.

Saidah  Arafah. (2005). Macam-
Macam Kebudayaan. Yogyakarta:
Rineka Cipta.

Soekanto, Soerjono. (1990). Sosiologi

Suatu Pengantar. Jakarta: Raja Wali.

Suneki, Sri. (2012). “Dampak

Globalisasi  Terhadap  Eksistensi
Budaya Daerah”.Ada Pada Jurnal
Ilmiah Civis Vol. II .No. 1 Januari.

Hlm. 307

Sugiyono.(2013). Memahami
Penelitian Kualitatif. Bandung:
Alfabeta



