
Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna 

budaya dalam Tradisi  Masyarakat etnis Bajawa - Flores 

1 

 

Kajian Simbol, dan Makna budaya dalam Tradisi  Masyarakat etnis Bajawa - Flores 

Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena 

remafransiskus@gmail.com, dentianarero@gmail.com, ndenaromaldus@gmail.com 
 

ABSTRACT 

The existence of ancestral culture today has begun to be displaced by increasingly 

unstoppable advances in technology and information. That arena is where the digging of the 

noble values of local wisdom must be carried out so that it can obtain a deep meaning which 

is used as an identity and identity of a nation. The problem in this research is how the 

implementation of the study of symbols, meanings and traditions in sa'o mataraga, watu nabe 

and watu lewa in ethnic Bajawa, Flores, NTT. While the aim is to describe the 

implementation of the study of symbols, meanings and traditions in sa'o mataraga, watu nabe 

and watu lewa in the Bajawa ethnic community. This research is based on the precept that is 

to carry out symbolic reflection it must be based on the assumption that by following the 

indications given by the symbolic meaning we will arrive at an understanding of human 

existence. From these symbols contain a very deep meaning which is an ancestral heritage 

that can foster a sense of pride in the tradition by the owner of the culture. The research 

method used is qualitative. Data collection techniques use literature review. The data analysis 

technique in this research is through stages, namely, data collection, data reduction, and 

drawing conclusions. 

 

Kata Kunci: simbol, Makna, tradisi Etnis Bajawa

Belakangan ini Indonesia 

dihadapkan dengan masalah rasialisme. 

Suatu masalah yang sudah dikeluhkan 

oleh manusia pada beberapa abad lampau. 

Masalah ini seharusnya menjadi cerminan 

sejarah yang sekarang bisa dijadikan 

referensi untuk dipepertahankan keutuhan 

hidup berbangsa dan bernegara. Ironisnya 

oleh beberapa oknum, masalah SARA 

menjadi senjata yang ampuh sebagai 

tameng memecah belah anak bangsanya 

sendiri. Hal ini terjadi dengan sangat 

sistematis, ada penggerak dan pendorong 

bahkan ada juga sebagai pemeran utama di 

belakang layar. Sudah saatnya kita sebagai 

bangsa saling memahami dan menghargai 

agar isu yang berkaitan dengan rasialisme, 

ataupun tentang suku, agam a dan ras ( 

SARA) dapat diminimalisir dengan di 

bekali berbagai informasi pengetahuan 

dari sisi budaya dan tradisi.  

Eksistensi sebuah tradisi budaya 

menjadi pudar karena perubahan zaman 

sehungga tercerabutnya akar budaya. 

Salah satu factor penghambat yang 

lainnya adalah kurangnya masyarakat 

berinteraksi dengan budaya lainnya 

sehingga pemilik budaya sendiri dianggap 

ISSN: 1857-2257, Vol. 17  No. 2  Desember  2020 

mailto:remafransiskus@gmail.com
mailto:dentianarero@gmail.com
mailto:ndenaromaldus@gmail.com


Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020 

 2 

yang paling benar dan sah. Karena itu 

tulisan ini mencoba menguraikan beberapa 

sisi budaya yang tercecer dari banyaknya 

budaya yang ada di dalam masyarakat 

Indonesia. Memperdalam pengetahuan 

budaya dan tradisi juga mempelajari 

tradisi juga berarti memaklumi karakter 

dari masyarakat yang berbhineka tunggal 

ika menjadikan masyarakat mawas diri 

dan berkarakter toleransi. 

Upaya pelestarikan warisan budaya 

yang ada adalah memelihara untuk waktu 

yang lama. Karena upaya pelestarian 

merupakan upaya memelihara dalam 

waktu yang lama maka perlu 

dikembangkan pelestarian sebagai uapaya 

yang berkelanjutan (sustainable). Dengan 

demikian masyarakat dan elemen lain 

yang terlibat dapat menterjemahkan 

budaya lokal dengan segala kebaikannya 

dengan penuh rasa tanggung jawab dan 

berdaya guna. Pendekatan filosofis perlu 

dilakukan juga agar kebudayaan mampu 

memperoleh tempat yang baik dalam 

membangun identitas bangsa.  

Dalam pendekatan filosofis dapat 

dijelaskan bahwa kebudayaan sebagai 

fenomena yang mencakup dimensi 

subyektif dan dimensi obyektif. Dimensi 

subyektif adalah suatu kegiatan daya-daya 

rohani manusia dengan kegiatan daya-

daya itu lebih mampu menghasilkan 

produk secara lebih baik daripada alam 

atau keadaan alamiah, sedangkan dimensi 

obyektif adalah hasil dari kegitan yang 

telah manusia lakukan tadi. Kebudayaan 

bisa terjadi taktala manusia tidak menjadi 

penikmat yang pasif, melainkan aktif 

mengelola inisiatifnya. Pemikiran tentang 

kebudayaan ini sering mengalami polemik 

berkepanjangan tentang aspek mana yang 

lebih menentukan, dimensi subyek 

(kesadaran) atau dimensi obyek (realitas). 

Berkaitan dengan kebudayaan, 

dalam hal ethnik masyarakat di Flores 

khususnya etnik Bajawa dengan 

berorientasi pada komponen-komponen 

tradisi budaya dalam bentuk adat istiadat 

dan tradisi yang berlaku serta 

melestarikannya dengan penuh kesadaran 

sesuai dengan yang telah diamanatkan 

kepada mereka secara turun temurun.  

Seiring perkembangan jaman 

keberadaan/eksistensi budaya seperti yang 

digambarkan diatas belum banyak yang 

diketahui secara jelas bahkan makna dari 

simbol-simbol dimaksud, sehingga 

kekayaan intelektual ini tidak terdeteksi 

secra ilmiah. Saat ini tradisi dari 

kebudayaan lokal menjadi sangat penting 

untuk bisa mendapatkan identitas lokal 

bahwa “Nilai-nilai dalam budaya lokal 

mesti digali kembali, dikembangkan dan 

ditelusuri, dan dianalisis dalam berbagai 

aspek untuk dapat diangkat dan diinovasi 

sebagai bentuk-bentuk karya kreatif  yang 

tumbuh berdasarkan daya kreatif  yang 

tinggi dan inovasi baru untuk bisa 



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna 

budaya dalam Tradisi  Masyarakat etnis Bajawa - Flores 

3 

 

membangun identitas bangsa yang dapat 

bersaing didunia global” (Yuni  

Ratnasari,Dkk,2012:45). Dari peryataan 

ini penekanannya adalah nilai guna 

kearifan lokal yang sekarang dinilai 

banyak yang menyimpang dari jalur yang 

sebenarnya. 

Oleh karena itu perlu digali secara 

lebih mendalam lagi dan dirasa perlu 

dianalisis secara ilmiah agar dapat 

menemukan titik temu dan benang merah 

antara kekayaan yang tesimpan di dalam 

budaya etnis Bajawa dan realitas 

kehidupan sehingga dapat diangkat 

kepermukaan hal-hal yang selama ini 

belum diketahui secara pasti demi 

membangun identitas bangsa (dimensi 

macro) yang diangkat dari budaya lokal 

(dimensi micro). 

Sejalan dengan kearifan local dan 

tradisi dalam masyarakat etnis Bajawa 

yang berbudaya, masalah yang diangkat 

adalah bagaimanakah implementasi 

budaya pada sa’o, mataraga, watu nabe 

dan watu lewa dalam tradisi, makna dan 

simbolnya. Sedangkan tujuannnya adalah 

untuk mendeskripsikan implementasi 

budaya pada sa’o, mataraga, watu nabe 

dan watu lewa dalam tradisi, makna dan 

simbolnya secara lebih komprehensif 

menurut pandangan masyarakat setempat.  

 

METODOLOGI  

Penelitian ini lebih mengutamakan 

dengan tujuan agar memberikan 

gambaran secara jelas kepada pembaca, 

sehingga metode yang digunakan adalah 

deskriptif kualitatif. Adapun langkah-

langkah penelitian yang dilakukan antara 

lain sebagai berikut: (1) Teknik 

penentuan informan, (2) Teknik 

pengumpulan data: teknik observasi, 

teknik wawancara mendalam, teknik studi 

dokumen, (3) Teknik penjaminan 

keabsahan data, (4) Teknik analisis data: 

pengumpulan data, penyajian data, 

reduksi, dan verifikasi. 

 

PEMBAHASAN 

1. Sa’o 

Sa’o adalah  penamaan untuk rumah 

adat etnis Bajawa. Dalam upaya 

menjaga keberagaman pendapat serta 

kekompakan kelompok serta hal-hal 

lain yang  berlaku dan diatur secara 

adat dalam masyarakatnya, maka 

dibentuklah Sa’o sebagai tempat yang 

pemersatu. Sa’o mempunyai sejarah 

yang panjang dan merupakan saksi bisu 

dari dinamika kehidupan yang 

berlangsung dalam masyarakat. Di 

saat-saat tertentu Sa’o menjelma 

menjadi pelabuhan  terakhir dari sekian 

banyak persoalan hidup yang ada 

dalam masyarakat. Namun dimasa 

tertentu sa’o menjadi sangat sakral 

tetapi di masa tertentu sa’o menjadi 



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020 

 4 

ajang bagi ramah tamah keluarga 

sehiugga disana ada tertawa, sedih, 

bahkan duka bagi semua anggota 

keluarga. 

Sebagai tempat berkumpulnya 

keluarga, sa’o juga difungsikan sebagai 

tempat mengambil keputusan.  Peserta 

yang dilibatkan dalam membuat 

keputusan dalam sa’o adalah orang-

orang terpilih yang mewakili 

kepentingan anggota keluargannya 

masing-masing. keistiweaannya bahwa 

walaupun ruangan dalam sao terasa 

sempit, namun setiap keputusan dan 

kesepakatan akan berjalan lancar dan 

nayaman. Yang dibicarakan oleh orang 

yang mewakili keluarga ini juga 

dilewati beberapa tahap pembicaraan/ 

agenda yang secara tradisi sudah 

berlangsung sejak sa’o itu ada. Jadi 

fungsinya juga sama halnya dengan 

perwakilan dewan sekarang ini. 

Macam dan jenis sa’o juga berbeda 

ikatan dan fungsinya, misalnya sa’o 

untuk pria dan sa’o untuk wanita atau 

sa’o saka pu’u dan sa’o saka lobo. 

Ada lagi sa’o-sa’o turunan yang 

kapasitas dan tingkat kematangannya 

dalam menjalankan tradisi juga berbeda 

jenisnya. Sisi lain dari sa’o terlihat 

bahwa pembuatan sa’o dibagi menjadi 

dua yaitu sa’o utama/ bilik dalam dan 

teda/bilik luar juga berfungsi sereti 

teras.   

Yang menarik dari Sao juga adalah 

tentang keberadaan dan eksistensi 

dalam bentuk gambar dan simbol serta 

arasitektur eksterior atau interior 

rumah/sao yang sangat sempurna 

sesuai dengan sejarah yang 

tersampaikan dari jaman nenek moyang 

sampai saat ini. Interior rumah banyak 

menggambarkan suasana masyarakat 

dengan segala aktifitasnya serta 

barang/alat-alat yang dibutuhkan untuk 

mendukung pekerjaan atau barang/alat 

lain yang digunakan pada saat-saat 

tertentu misalnya ketika ada upacara 

adat. Sehingga fungsi sao secara 

eksterior menggambarkan kehidupan 

riil masyarakat. sedangkan dari sisi 

eksterior nampak bahwa sao juga 

mempunyai tingkat kedua yang 

diperuntukan bagi para pendukung, 

peserta, juga untuk keluarga lain yang 

tidak terwakilkan dalam pembicaraan 

intern didalam sao utama. disinilah 

sering digambarkan dalam bentuk 

simbol sang pemilik sao dan simbol 

simbol ikutan lainnya yang 

menggambarkan tentang perjalanan, 

kekayaan, ketampanan/kecantikan, 

kecerdikan, keperkasaan serta impian 

sang pemilik sao yang dapat dilihat, 

diraba atau dirasakan. 

2. Mataraga 



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna 

budaya dalam Tradisi  Masyarakat etnis Bajawa - Flores 

5 

 

Untuk memahami lebih lanjut tentang 

fungsi mataraga, sebelumnya 

dijelaskan konsep tentang fungsi dalam 

hubungannya dengan aktivitas budaya 

yang berlangsung. Fungsi merupakan 

konsep masyarakat setempat atau 

kesepahaman terhadap simbol dan 

tanda pada umumnya yang berwujud 

tutur, jenis, bentuk, waktu, tempat, 

warna, suara, dan cara atau tata cara 

yang digunakan untuk menyatakan 

maksud dalam karya, ritual, dan 

interaksi, (Satyananda dkk, 2013:750). 

Dari pengertian tentang fungsi tersebut, 

dapat diketahui bahwa istilah fungsi 

dapat dipakai dalam berbagai keperluan 

tetapi sesuai dengan konteks 

kalimatnya. Fungsi merupakan arti, 

maksud terhadap suatu pengertian yang 

dimaksudkan kepada suatu bentuk 

kebahasaan. 

Konteks fungsi dalam tulisan ini 

terbentuk dalam nasehat agar 

masyarakat tetap berpegang teguh pada 

adat istiadat yang telah diwariskan 

nenek-moyang dan dapat menjunjung 

tinggi nilai-nilai kebudayaan dan adat-

istiadat. Sebelum mengetahui benda-

benda sejarah dalam fungsi mataraga 

memiliki nilai historis, peneliti perlu 

menjelaskan hal-hal yang mendasar 

agar dapat dipahami. Pada dasarnya 

tulisan ini peneliti mengkerucutkan 

pada penjabarkan pada fungsi 

mataraga yang dijadikan sebagai suatu 

simbol dalam sistem religi ataupun 

kepercayaan, adat, sejarah, mitos dalam 

sejarah, interaksi sosial. 

Dalam berbagai keguncangan zaman 

mereka tetap menjaga dan melestarikan 

benda-benda peninggalan tersebut, hal 

itu dibuktikan dengan masih adanya 

mataraga yang berdiri kokoh di dalam 

one sa’o. 

Dalam kebudayaan masyarakat etnis 

Bajawa, Mataraga sering dihubungkan 

dengan hal mendasar dalam diri 

manusia. Hal yang paling mendasar 

yang keberadaanya selalu menjadi 

patokan dasar secara sadar melekat 

pada manusia yaitu jiwa dan raga. Jiwa 

dan raga manusia adalah dua hal yang 

berbeda namun hidup dalam satu tubuh 

sehingga perlu dijaga dan dirawat 

sebaik mungkin selama manusia/orang 

semasa hidupnya. 

Dalam masyarakat setempat 

Mataraga dipandang sebagai simbol 

kehadiran leluhur yang mampu 

memfungsikan eksistensinya seperti 

jembatan menuju (Dewa Zeta) atau 

Wujud Tertinggi. Dalam hal ini, agar 

bisa menghadirkan wujud supranatural 

tersebut maka yang dilakukan adalah 

dengan pemberian sesajian dengan 

permohonan oleh warga klan. Aktivitas 

ritual ini dipandang sebagai ungkapan 

rasa hormat yang mendalam atas rejeki 



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020 

 6 

yang diperoleh disertai dengan 

permohonan agar tetap terjaga 

kesehatan warga klan, dengan 

keyakinan yang sama seperti 

perlindungan untuk jiwa raga manusia 

yang menjalani hari-hari seperti rotasi 

hidup yang dilalui juga terhindar dari 

bencana dan malapetaka. 

Mataraga adalah bagian yang penting 

dalam hidup manusia oleh karena itu 

eksistensi mataraga adalah bagian 

yang tak terpisahkan seperti jiwa dan 

raga manusia. Dalam proses 

selanjutnya dalam rumah adat selalu 

ada penyembelian hewan kurban 

(ayam, babi dan kerbau) untuk 

pemberian sesaji kepada nenek moyang 

atau para leluhur, diawali dengan 

pembasuhan darah hewan kurban oleh 

ketua adat disaat yang sama darah 

tersebut dioleskan pada mataraga 

sebagai tanda penghormatan kepada 

para leluhur atau nenek moyang. Nilai 

yang terkandung dalam pengolesan 

darah ditiang mataraga adalah 

mempersilahkan kepada leluhur agar 

mengecapinya terlebih dahulu sebagai 

tanda sahnya sebuah ritual dan 

dukungan moril dari leluhur.  

Sebagai pedoman awal dan 

berdasarkan penelusuran historis 

diketahui bahwa pada masa lampau 

Mataraga mempunyai kaitan erat 

dengan tempat di mana manusia sering 

berkomunikasi dengan Wujud tertinggi. 

Sesajian sering kali diletakkannya di 

atasnya dan dibiarkan beberapa saat. 

Inti dari ritual sesajian ini juga 

berkaitan erat dengan pengungkapkan 

beberapa permohonan yang intinya 

mengundang dewa dan roh nenek-

moyang agar bersama mencicipi 

hidangan yang disediakan. 

Mataraga merupakan tempat dimana 

kita memberikan sesaji untuk nenek-

moyang dan tempat penyimpanan 

benda-benda sakral sperti: emas, 

parang adat, tombak. Selanjutnya  

bahwa upacara adat Reba, Ka Sa’o, dan 

Ka Nua merupakan adat atau kebiasaan 

masyarakat klan sebagai ucapan rasa 

syukur dan terima kasih kepada 

Leluhur. Sesajian yang sering diberikan 

adalah hati yang merupakan bagian 

tubuh dalam hewan yang merupakan 

bagian inti dari kehidupan. Hati ayam 

kampung atau hati babi disajikan 

bersamaan dengan sejumput nasi dan 

arak. Keyakinan seperti ini 

jugamerupakan bagian dari harapan 

manusia bahwa kehidupan manusia 

juga tergantung dari hasil tanaman dan 

makanan sehari-hari. Leluhur juga 

diyakini hidup bersama dan 

memberikan berkat melimpah berupa 

hasil panen yang berlimpah dan 

kesuburan tanaman. 



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna 

budaya dalam Tradisi  Masyarakat etnis Bajawa - Flores 

7 

 

Mataraga merupakan “tempat di 

mana nenek moyang kita yang buat 

sebagai tanda agar kita anak-cucu yang 

masih hidup terus, mengenang mereka 

yang telah meninggal”, ketika kita 

tidak membrikan sesajian dampak yang 

akan kita dapat seperti: sakit penyakit, 

mati tidak wajar. Dari pernyataan ini 

dapat dipahami bahwa jiwa para 

leluhur sebenarnya mempunyai sisi 

emosial sama halnya seperti manusia.  

Fungsi mataraga dalam masyarakat 

dari fungsi: religi yakni adanya 

keyakinan, kepercayaan, gagasan 

tentang tuhan yang maha kuasa,fungsi 

mataraga kepercayaan akan wujud 

tertinggi sangat kuat. Kepercayaan 

akan sang kuasa pencipta lebih tinggi 

dari mereka dan roh-roh halus ada 

dalam bagian kehidupan mereka yang 

tidak dapat dilihat dengan kasat mata. 

fungsi solidaritas Fungsi mataraga 

mengandung nilai kebersamaan dan 

solidaritasnya tinggi antar sesama kita 

dan selalu tolong menolong,fungsi 

persatuan, fungsi mataraga 

mengandung nilai persatuan dan selalu 

merangkul semua masyarakat akan 

menjadi sejuk, jika ada masalah kita 

harus urus bersama-sama. 

 “dalam kepercayaan masyarakat etnis 

Bajawa, mataraga sudah dibentuk 

ketika dimulainya pembangunan 

sebuah rumah adat. Inti dari rumah adat 

yang paling utama adalah adanya 

mataraga sebagai dasar untuk 

mendirikan rumah adat. Mataraga 

diutamakan karena tiang ini diyakini 

mewakili juga sebagai tempat untuk 

merangkul semua anggota keluarga 

sekaligus tempat untuk pemberian 

sesaji mataraga yang terlihat juga 

sebagai tempat penyimpanan benda-

benda sakral/antik seperti: wuli,sau 

bhuja,bere dheko,dehgo,dianggap 

sebagai tempat yang sakral mataraga 

adalah tempat yang paling unik karena 

setiap kali ada upacara adat yang paling 

utama untuk memberikan sesajian yaitu 

di mataraga, dilihat dari keyakinan atau 

kepercayaan fungsi mataraga dilihat 

dari segi religi yakni: “kita bhodha 

percaya rasa we’e ne’e go mataraga 

sama halnya kita we’e ne ema dewa 

ebu nusi kita”, (manusia berbudaya 

kita harus percaya adanya kedekatan 

dan keyakinan roh tuhan atau nenek-

moyang kita). 

 Fungsi solidaritas, “kita bhodha su’u 

papa suru sa’a papa laka” (berat sama 

dipikul ringan sama dijijing) dalam 

kehidupan bermasyarakat rasa solider 

antar satu dengan yang lain sangat 

tinggi karena manusia saling 

membutuhkan bantuan orang lain, 

funsgi persatuan,kita meku ne’e doa 

delu modhe ne soga woe (selalu baik 

antara sesama teman dan keluarga 



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020 

 8 

dalam rumah adat) menjadi satu dan 

bersama antar semua anggota keluarga 

yang ada didalam rumah adat, yang 

bisa membrikan sesaji yang diletakan 

dimataraga hanya orang dipercaya 

(dela one sa’o) dampak yang terjadi 

ketika tidak memberikan sesaji 

yakni:muzi bhai molo (hidup tidak 

baik), muzi bhai lewa (umur tidak 

panjang)”. 

Dalam penjabarannya yang lain 

fungsi mataraga sebagai tahta/altar, 

meja perjamuan dalam rumah adat (one 

sa’o) tempat penyipanan benda-benda 

sakral, tempat pemeberian sesaji 

kepada para nenek-moyang, selain 

tempat pemberian sesajian mataraga 

sebagai pemersatu dalam sebuah 

woe/klan dan sebagai pusat utama 

dalam hajatan apa-pun untuk 

melakukan sebuah acara/ritual adat, 

fungsi mataragta dilihati dari segi religi 

bahwa tumpuan utama untuk 

melakukan sesuatu/upacara adat, 

kehadiran nenek-moyang disekitar kita 

yang artinya: wesi peni we dhesi loka 

we lowa (memelihara hewan bisa 

berkembang/bisa menghasilkan). 

Fungsi solidaritas kebersamaan dalam 

suatu rumah adat antara manusia yang 

satu dengan manusia yang lain saling 

membutuhkan. Fungsi persatuan pusat 

satu kesatua dalam rumah adat segala 

sesuatu yang berkaitan dengan rumah 

adat yang paling utama di tempat 

mataraga. 

“ Kita ti ka dia ine ebu kita bhodha 

ata da beo, ata da olo pera dia one 

sa’o kita, ata da ngru dela pu gita, mali 

kita bhai ti’i ka, kita nega dhapa go 

musibah, mae bo’e, muka mae suna,” 

(dalam pemberian sesaji kepda nenek-

moyang adalah orang yang sudah di 

percaya, orang yang paling tertua 

dampak yang akan terjadi ketika tidak 

memberikan sesajian pada saat acara 

adat akan mendapatkan kutukan)”. 

Artinya mataraga merupakan warisan 

leluhur, sebagai tempat pemberian 

sesaji kepada nenek-moyang yang telah 

meninggal, sebagai tempat untuk 

segala musawarah, pekerjaan hal yang 

paling utama kita memberikan sesajian 

adalah di mataraga, yang bisa duduk di 

mataraga hanya orang-orang sudah 

dipilih, sudah di percaya dalam rumah 

adat, fungsi religi tempat tinggalnya 

para leluhur yang sudah meninggal 

sejak dulu dan kita yang masih hidup 

akan selalu percaya akan adanya roh 

mereka di sekitar kita, fungsi solidarias 

bisa merangkul semua anggota 

keluarga dari anak-anak sampai orang 

dewasa, fungsi persatuan bisa 

merangkul semua anggota masyarakat 

rumah adat. Dampak yang timbulakan 

ketika tidak memberikan sesajian pada 



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna 

budaya dalam Tradisi  Masyarakat etnis Bajawa - Flores 

9 

 

saat acara-acara adat yakni kita hidup 

tidak aman sampai kita mati” 

 mataraga dilain sisi adalah sebagai 

tempat perhimpunan semua anggota 

masyarakat lanu (sa’o), tempat 

penyimpanan benda-benda sakral dan 

tempat pemberian sesajian ketika ada 

hajatan apapun salah seorang patuah 

yang berada dalam rumah adat selalu 

duduk di depan mataraga. Mataraga 

dengan nilai sakralitasnya memperoleh 

kekuatan dari keberlangsungan hidup 

manusia karena itu dalam hajatan 

apapun kita meyakini bahwa para 

leluhur/arwah roh nenek-moyang selalu 

bersama dengan onggota pengikutnya. 

Dalam hal religi sesuai dengan simbol 

mataraga dalam keyakinan dalam klan 

pora bahwa mataraga adalah tempat 

tinggalnya para leluhur/roh nenek 

moyang yang dikenal dengan dewa 

zeta nitu zale. Fungsi solidaritas adalah 

rasa solider sesame anggota suku yang 

sangat tinggi yang kemudian dikenal 

dalam pepatah adat ngada “su’u papa 

suru, sa’a papa laka” ( berat sama 

dipikul ringan sama dijinjing).  

Sebagai fungsi persatuan satu 

kesatuan dalam rumah adat (one sa’o) 

dalam pepatah adat mogo seboro 

magha wi dara (satu pikiran). Dalam 

hal ini kesepakatan dalam 

mnenyelesaikan masalah baik dalam 

sao maupun dengan orang diluar suku 

mereka (anggota suku) membuthkan 

kekompakan dan kesepakatan 

penyelesaiannya. Sehingga dibutuhkan 

perwakilan dalam membicarakan atau 

menyelesaikan masalah dimaksud 

secara seimbang tanpa merugikan 

pihak lainnya. 

Keberadaan mataraga membuktikan 

eksistensi religi yang masih bertahan 

dalam masyarakat. Rekonstruksi 

mengenai religi masyarakat yang 

belum punah melalui tinggalan 

kebudayaan. Tinggalan kebudayaan 

materi dalam hal ini berupa tiang 

mataraga mengandung konsep religi 

bersamaan dengan peninggalan lainnya 

seperti artefak, struktur, dan situs. 

Konsep dan teori mengenai 

rekonstruksi alam pemikiran dalam hal 

ini termasuk religi pada iilmu 

kebudayaan dilator belakangi oleh 

pemikiran strukturalismesebagai 

sebuah sistem tanda yang dimaknai 

oleh pendukung kebudayaan tersebut 

(Tilley, 1991:185). Dalam kaitannya 

dengan sistem kepercayaan yang 

berkembang dalam masyarakat klan 

pora Giddens (1989) dalam Grant 

(2001:138) mendefenisikan religi 

sebagai seperangkat symbol yang 

memicu emosi-emosi yang berkaitan 

dengan ritual atau perayaan yang 

dipraktekan oleh komunitas 

masyarakat. Berdasarkan defenisi 



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020 

 10 

tersebut kebudayaan materi yang 

ditinggalkan oleh masyarakat 

prasejarah, terutama masyarakat di 

tingkat pemburu dan mengumpulkan 

makanan sangat erat kaitannya dengan 

aktivitas ritual terutama dalam bentuk 

simbol yang dikaitkan dengan gambar 

pada seni cadas dan bentuk-bentuk 

penguburan yang dikaitkan dengan 

ritual yang berhubungan dengan 

adanya kepercayaan terhadap 

kehidupan setelah kematian. Lebih 

lanjut pada masyarakat prasejarah yang 

telah  mengenal sistem domestikasi 

hewan dan tanaman serta hidup 

menentap, religi dapat dijumpai pada 

symbol-simbol dalam bentuk 

monumental. Kebudayaan megalitik 

yang dijumpai dalam masyarakat 

Waebela adalah salah satu kebudayaan 

yang emninggalkan kebudayaan materi 

yang erta kaitannya dengan religi. 

Kebudayaan megalitik adalah 

merupakan tradisi prasejarah yang 

menghasilkan monument-monumen 

yang terbuat dari batu 

(Soejono,1993:205). Kebudayaan 

megalitik mempunyai pemikiran religi 

khususnya pemujaan arwah nenek 

moyang Wagner (1962:72). 

Fungsi solidaritas rasa solider antar 

masyarakat/anggota klan sangat tinggi, 

saling menerima, saling memberi. 

Fungsi persatuan satu kesatuan dalam  

rumah adat dalam  melakukan upacara 

adat dengan pepatah adat, toro papa 

bhoko mite mataraga yang artinya 

memberikan kesegaran hati dan kekal. 

Kesalahan dan penyangkalan dalam 

melakukan ritual adat akan berdampak 

buruk bagi kelangsungan hidup 

anggotanya. Karena itu pemberikan 

sesajian pada saat inti acara-acara adat 

(ka sa’o,reba) yaitu: sa’i sewi harus 

disertakan dengan pemanggilan nama-

nama para leluhur.  

Dalam masayarakat berbudaya yang 

masing memegang teguh adat tradisi 

dalam sa’o, juga sama halnya dengan 

suku-suku yang ada di Ngadha 

umumnya memilki ikatan keluarga 

yang sangat erta. Arti keluarga 

dalam masyarakat Ngadha umumnya 

selain terdekat dalam bentuk keluarga 

inti “Sa‟o”(rumah), maka keluarga 

yang lebih luas ialah sependukung satu 

simbol pemersatu  (Satu peo,Satu 

ngadhu,Satu bhaga). Ikatan nama 

membawa hak-hak dan kewajiban 

tertentu, sebagai contoh sebagai 

anggota kekerabatan dari kesatuan adat 

istiadat harus taat pada kepala suku 

terutama atas tanah. Atas kenyataan ini 

maka masyarakat pendukung suku 

mempunyai sebuah rumah pokok (adat) 

dengan seorang yang mengepalai 

bagian pangkal “Ngadhu ulu sa’o saka 

pu’u”. 



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna 

budaya dalam Tradisi  Masyarakat etnis Bajawa - Flores 

11 

 

 Semua anggota keluarga diharuskan 

taat juga pada kepala keluarga dengan 

satu prinsip yang disebut “Ulu sa’o lie 

ne’e teda toko sipolali” dan klen besar 

dari rumah-rumah klen inti itu 

membentuk klen kecil 

atau “Woe” misalnya Woe Pora. Secara 

tradisional rumah  suku Pora seperti 

halnya rumah-rumah adat di Bajawa 

sejak dulu ditandai dengan “Weti” 

ukiran ragam motif. Ukiran-ukiran di 

buat dalam sebilah papan dan diletakan 

pada dasar dinding panggung. Bentuk 

ukiran sangat bervariasi dari yang 

paling sederhana sampai yang bertaraf 

atas misalnya “sa’o, sa’o keka, sa’o lipi 

wisu ,sa‟o dawu ngongo”. Ritual 

pembuatan ukiran pada dinding rumah 

adat (weti) dilakukan oleh orang yang 

berpengalaman. Tidak boleh ada 

kesalahan kecil sekalipun misalnya 

penempatan letak, garis horizontal atau 

vertical dan keseimbangan tinggi dan 

rendahnya sebuah gambar. Tata pola 

penempatan rumah-rumah itu 

bergabung dalam pola perkampungan 

yang letaknya dibukit-bukit keliling 

kampung dipagari benteng batu seperti 

di baghi, watu api.  

Dalam hal stratifikasi social 

masyarakat dikenal dengan 

sistem/pelapisan sosial di sebut 

“ata/riwu ga’e’’ yang memiliki hak-

hak khusus dalam persekutuan adat, 

mengambil bagian pokok dalam 

upacara adat, seperti urusan konsumsi, 

kebersihan lingkungan 

pesta,akomodasi dan perlengkapan. 

Lapisan menengah disebut‟gae kisa„‟ 

yang menjadi penengah/jembatan 

antara lapisan atas dan terbawah. 

lapisan terbawah adalah “ho’o”,yaitu 

orang-orang kecil atau budak. 

       Para istri setiap lapisan terutama 

pelapisan atas dan menengah 

disebut„’inegae/finegae‟ dengan tugas 

utama menjadi kepala rumah yang 

memutuskan segala sesuatu di rumah 

mulai pemasukan dan pengeluaran. 

Dikenal pula “Mori lengi” atau “Mori 

nua” (mereka di hormati karena 

mereka adalah suku atau orang tertua 

yang mendirikan kampung induk), 

“Mori wesu tana” (tuan tanah), ”mori 

wesu sudu” (menetapkan saat diadakan 

tinju),”mori sobhi” (pemegang 

kalender adat), “mori sao saka puu” 

(kepala rumah adat). 

    Disamping penggolongan 

masyarakat berdasarkan pelapisan, 

maka masyarakat ngada (Bajawa) juga 

mengenal beberapa organisasi sosial 

yang berfungsi gotong royong, sebagai 

contoh perkumpulan “kee kaka” (kerja 

sama menyumbangkan nasi yang 

empunya hajat). Organisasi sosial 

tersebut dibentuk berdasarkan 

pengelompokan fungsi dalam bidang 



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020 

 12 

pertanian (rau zo) untuk kerja bergilir, 

kelompok menyumbangkan tenaga, 

materil “suu papa suru” atau “sa’a 

papa laka” 

http://tentangflobamorata.blogspot.com/

2013/04/sistem-sosial-masyarakat-

bajawa.html 

 

3. Watu Nabe dan Watu Lewa  

Dalam tradisi kebudayaan masyarakat 

etnis Ngada, di penuhi simbol-simbol 

budaya yang diambil dari bahan alam 

disekitarnya baik yang disengaja 

penempatannya maupun secara 

alamiah. Salah satunya adalah watu 

lewa dan watu lewa. Watu Lewa adalah 

batu lonjong yang ditancapkan ke 

dalam tanah dan sebagiannya mencuat 

keluar yang melambangkan 

perwujudan dari seorang laki-laki. 

Sedangkan Watu Nabe merupakan batu 

datar atau ceper yang dibentangkan di 

atas tanah, sebagai lambang 

perwujudan dari seorang 

perempuan.sejalan dengan itu aka 

dalam kebudayaan daerah Ngada pada 

umumnya menganut sistem perkawinan 

matrilinear, yang dimana wanita 

sebagai pemegang kekuasaan atas 

tanah dan lahan yang menjadi milik 

suku atau Woe, dan yang menempati 

rumah adat. Gambaran ini menguatkan 

pengakuan hak kepemilikan lahan 

maupun tanah yang semestinya 

dikuasai oleh seorang wanita. Simbol 

Watu Nabe yang merupakan 

perwujudan dari seorang wanita yang 

seharusnya lebih ditinggikan atau yang 

menguasai dan mengendalikan seluruh 

aset yang ada dalam rumah adat 

tersebut, malah simbol tersebut lebih 

menonjol ke Watu Lewa, yang 

merupakan lambang dari seorang laki-

laki, yang dilihat dari segi 

penempatannya Watu Lewa berada di 

atas Watu Nabe, tentu hal ini 

mengundang pertanyaan, mengapa 

simbol Watu Nabe  (simbol wanita) 

yang semestinya menjadi pemilik atau 

penguasa dalam rumah adat, tidak lebih 

ditonjolkan dalam bentuk simbol 

maupun penghargaan terhadap kaum 

wanita? Konstruksi Budaya atau 

Ketetapan budaya yang dibuat oleh 

masyarakat Ngada pada umumnya 

bahwa wanitalah yang mempunyai hak 

atas warisan dan laki-laki sebagai 

pengambil keputusan dan tentunya 

kedua hal tersebut menjadi konstruksi 

budaya yang tidak dapat diganggu 

gugat dan sudah ditetapkan oleh 

leluhur perempuan berhak atas warisan 

dan haknya itu perlu dikomunikasikan 

dengan laki-laki sehingga wanita tidak 

salah dalam menyalagunakan 

wewenang dan kekuasaannya, sehingga 

ketika terjadi masalah atau pertikaian 

http://tentangflobamorata.blogspot.com/2013/04/sistem-sosial-masyarakat-bajawa.html
http://tentangflobamorata.blogspot.com/2013/04/sistem-sosial-masyarakat-bajawa.html
http://tentangflobamorata.blogspot.com/2013/04/sistem-sosial-masyarakat-bajawa.html


Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna 

budaya dalam Tradisi  Masyarakat etnis Bajawa - Flores 

13 

 

dalam suku, kaum lelaki yang menjadi 

promotor dalam menyelesaikan 

pertikaian tersebut. 

Watu Lewa dan Watu Nabe, masing-

masing memiliki ukuran panjang dan 

lebar yang bervariasi antara 2 sampai 3 

meter, sedangkan Watu Nabe memiliki 

panjang rata-rata 4 meter dan lebar 2 

meter. Bangunan tersebut biasanya 

diletakan di tengah Kampung.Hal 

tersebut dilakukan karena masyarakat 

masih menjunjung tinggi, dan tetap 

menjaga warisan dan kebudayaan 

nenek-moyang secara turun-temurun. 

Watu Lewa dan Watu Nabe merupakan 

gambaran dari seorang laki-laki dan 

perempuan, yang ditandai dengan batu 

lonjong yang ditancapkan di dalam 

tanah dan sebagian lainnya menonjol 

keluar, sedangkan Watu Nabe, batu 

ceper yang mempunyai ukuran besar 

yang diletakan di tanah. Dampak 

positif bangunan tersebut merupakan 

medium untuk menghubungkan antara 

mereka yang telah meninggal dengan 

mereka yang masih hidup, dan sebagai 

peringatan akan keberadaan arwah roh 

nenek-moyang agar anak cucunya tidak 

melupakan mereka. Dampak 

negatifnya, apabila masyarakat dalam 

suku atau kampung tersebut tidak 

menjaga, merawat dan memberikan 

sesajian pada saat acara adat, maka 

masyarakat sendiri yang akan 

menerima resiko dari apa yang mereka 

lakukan itu.  

Selain itu hal yang menjadi dasar 

masyarakat Ngada umumnya 

menggunakan batu sebagai medium 

penghormatan kepada arwah nenek-

moyang, yakni batu tersebut tidak 

mudah rusak, hancur, dan kuat, walau 

termakan usia. Selain itu dikarenakan 

pada zaman itu mereka masih 

menganut sistem kepercayaan 

dinamisme, kepercayaan akan 

keberadaan benda-benda yang 

dianggap mempunyai kekuatan, seperti 

batu, pohon dan lain-lain. 

Keberadaan benda-benda megalitik 

seperti Watu Lewa dan Watu Nabe 

yang ada, merupakan gambaran dari 

roh nenek-moyang yang dituangkan 

dalam bentuk batu ceper dan batu 

lonjong, yang dijadikan sebagai 

medium penghormatan kepada para 

leluhur. Selain sebagai tempat 

pemujaan kepada roh nenek-moyang, 

bangunan ini juga mempunyai peranan 

sebagai tempat untuk menyelesaikan 

masalah yang terjadi dalam suku, 

kampung atau Woe, selain itu bangunan 

ini juga mempunyai peranan sebagai 

tempat untuk meminta kekuatan serta 

doa dari mereka yang telah meninggal. 

Dalam peranannya sebagai tempat 

untuk menyelesaikan masalah maupun 

pertikaian dalam suku atau Woe, 



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020 

 14 

misalnya perkara tanah, pencurian, 

perselingkuhan, dan yang lainnya, 

masyarakat Kampung Wogo biasanya 

menggunakan tempat Watu Lewa dan 

Watu Nabe sebagai tempat mediasi 

persoalan, dan alasan mengapa harus 

diselesaikan di tempat itu, karena 

mereka percaya, bahwa roh nenek-

moyang yang bersemayam dalam 

bangunan tersebut, turut mendengarkan 

dan menyaksikan pertikaian yang 

sedang terjadi, sehingga mereka yang 

sedang bertikai tidak bisa menyangkal 

atau memungkiri kesalahan yang 

mereka buat. Dan mereka percaya 

bahwa keputusan yang keluar dari 

mulut Mosa Nua merupakan 

perwakilan suara dari arwah nenek-

moyang. 

Hal kedua yang menjadi dasar bahwa 

bangunan Watu Lewa dan Watu Nabe 

menjadi tempat untuk meminta 

kekuatan serta doa yakni, bangunan ini 

di percaya oleh masyarakat mempunyai 

kekuatan, walaupun tak nyata secara 

kasat mata dilihat, tapi mereka tetap 

meyakini bahwa bangunan ini 

mempunyai kekuatan yang mampu 

menangkal dan mengusir pengaruh roh-

roh jahat yang akan merusak kehidupan 

mereka serta anak cucu mereka. Hal itu 

terlihat nyata apabila ada anggota 

keluarga yang mengalami sakit, 

diperiksakan ke rumah sakit, namun 

tidak membaik juga, maka cobalah 

mencermati kembali bangunan rumah 

dalam pengertiannya bahwa, seseorang 

tersebut telah melanggar atau 

menyalahi peraturan adat, maupun hal-

hal yang merusak, atau bahkan yang 

mencuri Wea Sa’o (barang keramat 

yang ada dalam rumah adat) dan 

setelah melakukan ritual atau 

pemberian makan di Watu Lewa dan 

Watu Nabe, dalam istilah orang Ngada 

Bura Teka, (pengobatan, penyembuhan 

atau permintaan maaf telah melakukan 

kesalahan) maka akan dengan 

sendrinya, penyakit yang dia alami 

dengan sendirinya akan sembuh. Selain 

itu pada saat seseorang hendak 

membuka lahan perkebunan atau 

merayakan hasil panen, maupun saat 

ingin berpergian jauh, dan ketika 

mendapatkan masalah atau musibah, 

mereka terlebih dahulu menyempatkan 

diri untuk meminta kekuatan dari 

arwah roh nenek-moyang yang 

bersemayam dalam bangunan tersebut, 

karena mereka yakin bahwa, tanpa 

dukungan serta doa dari leluhur, 

semuanya tidak akan berjalan dengan 

lancar. 

 

PENUTUP 

Berdasarkan analisis data berdasarkan 

kajian sosial budaya menunjukan 

bahwa tradisi dalam sa’o, memilki 



Fransiskus Xaverius Rema, Dentiana Rero, Romaldus Ndena Kajian Simbol, dan Makna 

budaya dalam Tradisi  Masyarakat etnis Bajawa - Flores 

15 

 

ikatan keluarga yang sangat erat. Arti 

keluarga dalam masyarakat 

Ngadha umumnya selain terdekat 

dalam bentuk keluarga 

inti “Sa‟o”(rumah), maka keluarga 

yang lebih luas ialah sependukung satu 

simbol pemersatu (Satu peo,Satu 

ngadhu,Satu bhaga). Ikatan nama 

membawa hak-hak dan kewajiban 

tertentu, sebagai anggota kekerabatan 

dari kesatuan adat istiadat harus taat 

pada kepala suku terutama atas tanah. 

Atas kenyataan ini maka masyarakat 

pendukung suku mempunyai sebuah 

rumah pokok (adat) dengan seorang 

yang mengepalai bagian 

pangkal “Ngadhu ulu sa’o saka 

pu’u”.Semua anggota keluarga 

diharuskan taat juga pada kepala 

keluarga dengan satu prinsip yang 

disebut “Ulu sa’o lie ne’e teda toko 

sipolali” dan klen besar dari rumah-

rumah klen inti itu membentuk klen 

kecil atau “Woe” 

Fungsi mataraga dalam masyarakat 

dari fungsi: religi yakni adanya 

keyakinan, kepercayaan, gagasan 

tentang tuhan yang maha kuasa,fungsi 

mataraga kepercayaan akan wujud 

tertinggi sangat kuat. Kepercayaan 

akan sang kuasa pencipta lebih tinggi 

dari mereka dan roh-roh halus ada 

dalam bagian kehidupan mereka yang 

tidak dapat dilihat dengan kasat mata. 

fungsi solidaritas Fungsi mataraga 

mengandung nilai kebersamaan dan 

solidaritasnya tinggi antar sesama kita 

dan selalu tolong menolong,fungsi 

persatuan, fungsi mataraga 

mengandung nilai persatuan dan selalu 

merangkul semua masyarakat akan 

menjadi sejuk, jika ada masalah kita 

harus urus bersama-sama solidaritas, “kita bhodha su’u papa suru sa’a papa laka”

persatuan,kita meku ne’e doa delu 

modhe ne soga wo dela one sa’o)

 

 Daftar Pustaka 

Agustin, Yoga. (2011). “Penurunan 

Rasa Cinta Budaya Dan Nasionalisme 

Generasi Muda Akibat 

Globalisasi”.Ada Pada Jurnal Sosial 

Humaniora Vol. 4 .No. 2 November. 

Hlm. 178 

AW Suranto.(2010). Komunikasi 

Sosial Budaya. Graha Ilmu, 

Yogyakarta. 

Blolong , Raymundus. (2012). Dasar-

dasar Antropologi. Ende: Nusa Indah. 

Daeng, Hans. (2004). Dasar-Dasar 

Antropologi. Ende: Nusa Indah. 

Demu, Yoseph. (2011). Mutiara-

Mutira Budaya Ngada. Bajawa: 

Ardent Publishing. 

Geertz, Clifford. (1992). Kebudayaan 

dan Agama.Yogyakarta: Kanisius. 



Jurnal Sejarah, Vol. 17 No. 2, Desember 2020 

 16 

Ismawati, Esti. (2012). IlmuSosial 

Budaya Dasar. Yogyakarta: Penerbit 

Ombak. 

Jurahman, Yohanes. (2013). 

Pengantar Ilmu Sosial Dan Budaya 

Dasar. Salatiga: Widaya Sari Press. 

KBBI Edisi Ke Tiga.(2007). 

Departemen Pendidikan Nasional. 

Jakarta: Balai Pustaka. 

Koentjaraninggrat. Edisi Revisi. 

(2009). Pengantar Ilmu Antropologi. 

Jakarta:PT Rineka Cipta. 

Kuntjara, Esther. (2006). Penelitian 

Kebudayaan. Yogyakarta: Graha Ilmu. 

Mbete, Aron Meko. (2006). Khazana 

Budaya Lio Ende. Yogjakarta: Pustaka 

Larasana. 

Moleong, Lexy.(2014). Metode 

Penelitian Kualitatif.Bandung: PT 

Ramaja Rosdakarya. 

Nazir, Nasrullah. (2008). Teori-teori 

Sosiologi. Padjadjaran: Widya. 

Nggoro M. Adi. (2013). Budaya 

Manggari Selayang Pandang. Ende: 

Nusa Indah. 

Noor, Juliansyah. (2011). Metode 

Penelitian Jakarta. Prenadamedia 

Group. 

Raho, Bernad. (2008). Metode 

Penelitian Sosial. Ende: Nusa Indah. 

Saidah Arafah. (2005). Macam-

Macam Kebudayaan. Yogyakarta: 

Rineka Cipta. 

 

Soekanto, Soerjono. (1990). Sosiologi 

Suatu Pengantar. Jakarta: Raja Wali. 

Suneki, Sri. (2012). “Dampak 

Globalisasi Terhadap Eksistensi 

Budaya Daerah”.Ada Pada Jurnal 

Ilmiah Civis Vol. II .No. 1 Januari. 

Hlm. 307 

Sugiyono.(2013). Memahami 

Penelitian Kualitatif. Bandung: 

Alfabeta 

 


