
 

UPACARA ROKO MOLAS POCO DALAM MASYARAKAT SUKU BANGSA 

MANGGARAI DI DESA COMPANG LAHO KECAMATAN POCO RANAKA 

KABUPATEN MANGGARAI TIMUR 
 

 

Nua Sinu Gabriel 

Dosen Jurusan Pendidikan Sejarah FKIP Undana 

Fransina A. Ndoen 

Dosen Jurusan Pendidikan Sejarah FKIP Undana 

Archileus k. Prisarto 

Alumni Jurusan Pendidikan Sejarah FKIP Undana 

 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini berjudul “Upacara roko molas poco dalam Masyarakat Suku Bangsa Manggarai di 

Desa Compang Laho Kecamatan Poco Ranaka Kabupaten Manggarai Timur. Masalah yang 

diambil dalam penelitian ini adalah bagaimana proses pelaksanaan upacara roko molas poco,  

nilai-nilai yang terkandung dalam upacara roko molas poco. Metode yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah metode deskriptif dengan penentuan informan menggunakan teknik snowball 

sampling. Hasil penelitian ini adalah ternyata siri bongkok (tiang agung) dalam mbaru gendang 

(rumah adat) tidak langsung dipasang begitu saja, tetapi melalui sebuah upacara adat roko 

(perarakan) yaitu roko molas poco (perarakan, pengambilan gadis dari gunung) yang sangat 

sakral. Upacara roko molas poco (perarakan tiang agung) di mulai dari proses pemotongan kayu, 

dilanjutkan pelaksanaan upacara roko (perarakan), dilanjutkan dengan ritual gerep ruha 

(menginjak telur) dan ritual pentar pitak (membersihkan lumpur). Dari upacara adat tersebut 

terdapat nilai-nilai moral yaitu persatuan, musyawarah dan mufakat, religius dan ketuhanan, 

gotong royong dan seni dan estetika. 

Kata kunci: Proses, Nilai, Roko Molas Poco 

 

PENDAHULUAN 

Nusa Tenggara Timur merupakan 

provinsi kepulauan yang mempunyai beraneka 

ragam budaya. Setiap daerah tentunya 

mempunyai budaya yang berbeda dan memiliki 

ciri khas serta keunikan tersendiri. Kebudayaan 

merupakan bagian penting dan tak terpisahkan 

dari kehidupan manusia maupun kelompok. 

Kebudayaan dapat diekspresikan dengan 

berbagai cara dan sarana untuk memenuhi 

kebutuhan manusia. Oleh karena itu 

kebudayaan dan manusia sangat penting karena 

keduanya saling mempengaruhi, kebudayaan 

ada karena manusia yang menciptakan dan 

kebudayaan tidak akan hilang selagi manusia 

ada. Kebudayaan juga dimaknai sebagai sarana 

ekspresi identitas diri, mentalitas dan 

keperibadiaan manusia. 

Masyarakat suku bangsa Manggarai 

khususya masyarakat Desa Compang Laho di 

Kecamatan Poco Ranaka Kabupaten Manggarai 

Timur masih menjunjung tinggi dan 

mempertahankan kebudayaan para leluhurnya. 

Salah satu kebudayaan yang masih dijunjung 

tinggi dan dilaksanakan sampai saat ini ialah 

upacara roko molas poco (penjemputan kayu 

atau tiang tengah rumah adat) dalam 

pembangunan mbaru gendang (rumah adat) 

Kuwu, di Desa Compang Laho Kecamatan 

Poco Ranaka Kabupaten Manggarai Timur. 

 Upacara roko molas poco (penjemputan 

kayu atau tiang tengah rumah adat) bagi 

masyarakat Desa Compang Laho di Kecamatan 

ISSN: 1857-2257, Vol 16  No . 1  Juni  2019 



 Jurnal Sejarah, Volume 16, Nomor 1 Juni 2019 

Poco Ranaka Kabupaten Manggarai Timur, 

menunjukkan bahwa masyarakat Desa 

Compang Laho memiliki peninggalan dari 

nenek moyang yang perlu dijaga dan 

dilestarikan.Namun, keaslian dari upacara ini 

mulai hilang.Pertama, dikarenakan oleh 

keberadaan hutan yang tidak bisa ditemukan 

lagi akibat ulah manusia.Kayu yang dijadikan 

sebagai tiang tengah (siri bongkok) ini bukan 

sembarang kayu, melainkan ada kayu khusus 

yang hanya ada ditengah-tengah hutan tetapi 

sulit ditemukan. Kedua, dengan jangka waktu 

yang sangat lama untuk melaksanakan acara ini 

memungkin urutan dan proses dari upacara ini 

akan hilang bahkan terlupakan oleh generasi 

penerus. Ketiga, karena pengaruh globalisasi 

dan perkembangan jaman yang mengubah pola 

pikir manusia, sehingga acara ini kadang 

terlupakan. 

Metode Penelitian 

 Lokasi Penelitian 

Penelitian ini berlokasi di Desa 

Compang Laho, Kecamatan Poco Ranaka, 

Kabupaten Manggarai Timur. Penentuan lokasi 

ini didasarkan atas pertimbangan bahwa 

masyarakat masih melaksanakan upacara roko 

molas poco. 

Teknik Penentuan Informan 

Moleong (2004:99) menyatakan bahwa 

informan adalah orang yang dimanfaatkan 

untuk memberikan informasi tentang situasi 

dan kondisi penelitian. Peneliti akan 

menentukan informan dengan cara snowball 

sampling, yaitu peneliti menentukan informan 

kunci untuk diwawancarai sehingga 

mendapatkan data, kemudian informan kunci 

memberikan jalan kepada peneliti untuk 

memperoleh data dari informan lain bila data 

belum lengkap. Hal ini dilakukan karena dari 

jumlah sumber data yang sedikit itu belum 

mampu memberikan data yang memuaskan, 

maka peneliti mencari sumber data lain agar 

memperoleh informasi yang maksimal. Adapun 

penentuan informan dengan menggunakan 

kriteria-kriteria yaitu usia, berpengalaman, 

berpengetahuan serta sehat jasmani dan rohani. 

Dalam penelitian ini tidak ditentukan jumlah 

informan, jumlahnya tergantung kejenuhan 

data. Artinya peneliti terus mencari informasi 

hingga tidak ada informasi baru. 

Sumber Data 

a. Data Primer 

Margono (2005:24) menyatakan data primer 

adalah data yang diperoleh langsung dari 

kesaksian mata sendiri sebagai orang yang 

mengetahui tentang obyek dan masalah yang 

diteliti. Jadi yang merupakan sumber data 

primer dari penelitian ini adalah tokoh 

masyarakat, tua-tua adat,  khususnya informan 

yang dapat dipercaya dimana informan tersebut 

benar-benar mengetahui masalah yang 

berkaitan dengan objek penelitian ini.  

b. Data Sekunder 

Iskandar (2008:178) menyatakan data 

sekunder merupakan data yang diperoleh dari 

studi pustaka, lembaga-lembaga pemerintahan 

atau instansi-instansi yang berkaitan dengan 

objek penelitian. Artinya bahwa peneliti 

senantiasa memanfaatkan literatur-literatur 

sebagai landasan teori untuk mendukung 

pemecahan masalah. Data sekunder berupa 

data-data yang sudah tersedia dan dapat 

diperoleh peneliti dengan cara membaca, 

melihat atau mendengar. Selanjutnya Margono 

(2005:24) menyatakan bahwa data sekunder 

diperoleh dari siapapun yang bukan merupakan 

saksi yang terlibat langsung, yakni orang yang 

dapat membatu memberikan keterangan atau 

data pelengkap sebagai bahan pembanding. 

Jadi, data sekunder dalam penelitian ini 

diperoleh dari buku-buku yang dijadikan 

referensi melalui literatur atau dokumen yang 

berkaitan dengan masalah penelitian.  

Teknik Pengumpulan Data 

a. Observasi  

Margono (2005:158) menyatakan bahwa 

teknik observasi merupakan teknik pengamatan 

dan pencatatan yang dilakukan terhadap objek 

di tempat kejadian atau tempat berlangsungnya 

peristiwa sehingga observasi berada bersama 

objek yang diteliti. Selanjutnya Subagyo dalam 

Moleong (2004:63) menjelaskan observasi 

adalah pengamatan yang dilakukan secara 

sengaja, sistematis mengenai fenomena sosial 

yang tumbuh dan berkembang yang kemudian 

dapat dilakukan penilaian terhadap perubahan 



Gabriel Nua Sinu, Fransina A. Ndoen, Archileus K. Prisarto, Upacara 

Roko Molas Poco Dalam Masyarakat Suku Bangsa Manggarai Di Desa 

Compang Laho Kecamatan Poco Ranaka Kabupaten Manggarai Timur 
 

 
 

yang ada. Lebih lanjut Iskandar (2008:215) 

menyatakan bahwa observasi adalah metode 

pengumpulan data yang dilakukan dengan cara 

mengamati langsung dan memahami suatu 

fenomena.  

 Berdasarkan teori-teori di atas, peneliti 

mengamati langsung fenomena di lokasi 

penelitian atau di tempat terjadinya peristiwa 

seperti tiang tengah atau tiang agung dan 

rumah adat. Kemudian peneliti mencatat dan 

merekam hal-hal yang berkaitan dengan 

masalah penelitian yaitu upacara roko molas 

poco. Tujuanya adalah untuk memperoleh data. 

Dalam observasi atau pengamatan langsung ini, 

peneliti bisa menggunakan alat bantu rekam 

berupa kamera video atau buku catatan. 

b. Wawancara  

Wawancara adalah percakapan dengan 

maksud tertentu, percakapan itu dilakukan oleh 

dua pihak yaitu pewawancara (interviewer) 

yang mengajukan pertanyaan dan yang 

diwawancarai (intervewe) yang memberikan 

jawaban atas pertanyaan itu (Moleong, 2004).  

 Peneliti mewawancarai informan 

berdasarkan pertanyaan yang telah disiapkan 

untuk mendapat data yang akurat yang 

berkaitan dengan masalah penelitian. Dalam 

melakukan wawancara, peneliti menyiapkan 

pertanyaan-pertanyaan yang berkaitan dengan 

masalah penelitian dengan menerapkan model 

wawancara terbuka. Peneliti menerapkan model 

wawancara terbuka yang berdasarkan 

pertanyaan yang tidak terbatas jawabannya. 

Untuk memudahkan peneliti dalam proses 

wawancara, maka disiapkan alat-alat bantu 

berupa buku catatan, tape recorder, dan kamera 

video. 

c. Studi dokumen dan pustaka 

 Dokumen merupakan rekaman kejadian 

masa lalu yang ditulis atau dicetak, dapat 

berupa catatan anecdotal, surat, buku harian, 

dan dokumen-dokumen (Kaelan, 2012:127).  

Jadi peneliti mengkaji secara mendalam 

tulisan-tulisan yang terdapat pada buku-buku, 

dan jenis-jenis publikasi lainnya yang berkaitan 

dengan masalah penelitian.  

  Teknik analisis data 

    Teknik analisis data merupakan proses 

mencari dan menyusun secara sistematis data 

yang diperoleh dari hasil wawancara, catatan 

lapangan dan bahan bahan lain sehingga dapat 

dipahami dan dapat diinformasikan kepada 

orang lain. Teknik analisis data yang digunakan 

adalah teknik analisis data deskriptif, yang 

bertujuan untuk memperoleh suatu kesimpulan 

dari berbagai data yang diperoleh  melalui 

wawancara, observasi serta studi pustaka dan 

dokumen. Yang dilakukan peneliti setelah 

sampai di lokasi penelitian mengumpulkan data 

selanjutnya mereduksi data. Setelah itu peneliti 

mendisplaykan data dan tersusun dalam pola 

hubungan sehingga akan semakin mudah 

dipahami. Setelah data didisplay, mengarah 

pada pengambilan keputusan dan verivikasi 

data.Selanjutnya adalah mendeskripsikan data 

dalam bentuk laporan hasil penelitian. 

HASIL PENELITIAN DAN 

PEMBAHASAN 

A. Hasil Penelitian 

1. Proses Pelaksanaan Upacara Roko Molas 

Poco 

Masyarakat suku bangsa Manggarai 

khususnya masyarakat Desa Compang Laho di 

Kecamatan Poco Ranaka Kabupaten Manggarai 

Timur masih menjunjung tinggi dan 

mempertahankan kebudayaan yang diwariskan 

oleh para leluhur, baik itu kebudayaan yang 

berupa ide atau gagasan, pola perilaku maupun 

dalam bentuk benda atau hasil karya. Salah satu 

wujud kebudayaan yang masih dijunjung tinggi 

dan masih bertahan sampai saat ini 

ialahupacara roko molas poco. 

Menurut Thomas Obas (74: tokoh adat), 

istilah roko molas poco berasal dari tiga suku 

kata bahasa Manggarai yaitu roko yang artinya 

penjemputan atau pengambilan atau perarakan, 

molas yang artinya gadis cantik, dan poco 

artinya hutan rimba atau gunung. Roko molas 

poco adalah upacara penjemputan serta 

perarakan seorang gadis dari gunung atau 

hutan. Seorang gadis dari gunung ini 

menyimbolkan sebuah kayu dari hutan yang 

nantinya dijadikan sebagai tiang agung (siri 

bongkok) rumah adat (mbaru gendang). 



 Jurnal Sejarah, Volume 16, Nomor 1 Juni 2019 

Sebelum dipotong, kayu tersebut 

dinobatkan secara adat untuk menjadi molas 

poco (gadis dari hutan) sehingga menjadi layak 

untuk dibuat acara roko (pengambilan, 

perarakan). Hal ini sangat berkaitan erat dengan 

sistem perkawinan adat Manggarai, karena 

dalam perkawinan adat Manggarai hanya 

perempuan saja yang layak untuk dibuat 

upacara roko atau penjemputan secara adat 

sebelum memijakkan kaki pertama kali di 

kampung halaman sang suami. Oleh karena itu, 

upacara roko molas poco(perarakan, 

pengambilan tiang agung) ini wajib dibuat dan 

dilaksanakan sebagaimana mestinya 

pelaksanaan upacara roko (pengambilan, 

perarakan) terhadap seorang istri yang akan 

masuk pertama kali di kampung halaman milik 

suaminya. Upacara roko molas poco 

(pengambilan, perarakan tiang agung rumah 

adat) ini dimulai dari pintu gerbang kampung 

(pa’ang) menuju lokasi rumah adat baru yang 

dibangun atau didirikan.  

Pihak-pihak yang terlibat dalam upacara 

roko molas poco (pengambilan, perarakan tiang 

agung rumah adat) adalah tua golo (kepala 

adat/kampung), tua teno (kepala tanah ulayat), 

tua panga (kepala suku/keturunan), tamu 

undangan (dari kampung tetangga) dan pa’ang 

olo ngaung musi (seluruh warga kampung). 

Acara roko molas poco (pengambilan, 

perarakan tiang tengah rumah adat) biasanya 

dilaksanakan pada pukul 09.00 WITA, karena 

pada pagi hari otak dan pikiran masih segar, 

sehingga setiap langkah atau tahap dari upacara 

roko molas poco (pengambilan, perarakan tiang 

agung rumah adat) bisa terlaksana dengan baik. 

Alat dan bahan yang diperlukan adalah cola 

(kapak), kope (parang), cepa (sirih pinang), 

tuak, gong, gendang, ruha (telur) ayam, dan 

hewan kurban seperti babi dan ayam. 

Dalam tradisi serta tata cara 

pembangunan rumah adat (mbaru gendang) 

masyarakat Manggarai, sebelum rumah adat 

dibangun secara menyeluruh, dilaksanakan 

upacara adat roko molas poco(perarakan tiang 

agung rumah adat), dimana kayu yang akan 

dijadikan siri bongkok(tiang agung) harus 

diambil, diterima, dijemput dan diarak secara 

adat melalui upacara adat. Tujuanya adalah 

supaya rumah adat yang dibangun menjadi 

sumber ces (kesejukan) bagi seluruh warga 

kampung. 

Menurut Thomas Obas (74: tokoh adat), 

upacara roko molas poco harus dilaksanakan 

alasannya karena tiang agung (siri bongkok) 

merupakan salah satu bagian yang paling utama 

dan paling penting dalam sebuah rumah adat, 

dimana tiang agung ini nantinya menjadi 

simbol naga golo (roh penunggu kampung) dan 

pembawa ces (kesejukan) bagi warga kampung. 

Selain itu menjadi simbol persatuan 

bagi seluruh warga kampung yang bisa terdiri 

dari beberapa keturunan (panga). Dari 

beberapa keturunan ini akan dipersatukan 

menjadi satu kesatuan yang utuh dan 

membentuk sebuah kampung yang harmonis. 

Mengenai upacara adat roko molas poco 

(perarakan tiang agung), harus melalui 

beberapa tahapan berikut ini. 

a. Tahap Persiapan 

 Sebelum masuk ke upacara inti dari roko 

molas poco (perarakan tiang agung), terlebih 

dahulu harus melalui tahap persiapan yang 

matang. Persiapan yang dimaksud adalah 

mengenai persiapan finansial, bahan-bahan 

yang diperlukan saat pelaksanaan upacara, 

tahap-tahap atau langkah-langkah upacara, 

serta yang tidak kalah penting adalah persiapan 

fisik dan mental untuk menyongsong upacara 

tersebut. Menurut Fransiskus Romot (60: tua 

teno), semua persiapan tersebut  dibahas dan 

dibicarakan dalam sebuah forum adat yang 

dalam istilah Manggarai biasa disebut lonto 

leok (musyawarah).  

 Tujuanya yaitu untuk mencapai 

kesepakatan bersama mengenai pelaksanaan 

upacara roko molas poco. Mengenai lonto leok 

(musyawarah) ini tak terlepas dari sebuah 

ungkapan atau istilah Manggarai yaitu 

bantangcama nai ca anggit tuka ca leleng, 

maksudnya adalah seluruh masyarakat bisa ca 

nai (satu hati) dan seia sekata dalam mencapai 

tujuan bersama melalui musyawarah. Dalam 

musyawarah ini, melibatkan seluruh warga 

kampung yang terdiri dari delapan (8) tua 



Gabriel Nua Sinu, Fransina A. Ndoen, Archileus K. Prisarto, Upacara 

Roko Molas Poco Dalam Masyarakat Suku Bangsa Manggarai Di Desa 

Compang Laho Kecamatan Poco Ranaka Kabupaten Manggarai Timur 
 

 
 

panga (kepala suku/klan/keturunan) dari 

delapan (8) panga (suku)yang ada di Desa 

Compang Laho, yang dipimpin oleh tua golo 

(kepala adat) dan tua teno (kepala tanah 

ulayat). Kedelapan panga (keturunan) tersebut 

adalah: Lenang I, Lenang II, Lenang III, Maki, 

Mules I, Mules II, Carep, dan Colol. Dalam 

kegiatan lonto leok (musyawarah) tersebut, 

yang paling penting untuk dibahas adalah yang 

pertama mengenai waktu kapan upacara roko 

molas poco (perarakan tiang agung) ini 

dilaksanakan. Kedua mengenai tahap-tahap 

atau rentetan acara. Berhubung upacara ini 

merupakan upacara besar dan memiliki, maka 

dari itu mengenai tahap-tahapnya harus perlu 

persiapan yang matang, apa saja yang perlu 

dibuat dan jangan sampai ada bagian-bagian 

tertentu yang terlewatkan. Ketiga mengenai 

bahan-bahan atau alat-alat yang dibutuhkan 

pada saat upacara berlangsung. Sebuah upacara 

adat tak terlepas dari peran alat-alat dan bahan-

bahan yang dibutuhkan. Alat dan bahan ini 

digunakan untuk kelancaran upacara roko 

molas poco tersebut. Alat dan bahan yang 

diperlukan seperti cola (kapak), kope (parang), 

ela (babi), manuk (ayam), cepa (sirih pinang), 

tuak bakok (tuak putih), pakaian adat (sarung, 

destar, selempang, baju putih), dan sebagainya. 

Keempat mengenai biaya. Sebuah upacara adat 

yang besar akan membutuhkan biaya yang 

cukup. Dalam hal ini yang paling besar adalah 

untuk biaya pengadaan hewan kurban yang 

biayanya bisa mencapai ratusan bahkan jutaan 

rupiah, seperti ayam dan babi. Setelah keempat 

pokok pembicaraan di atas telah dibahas, 

disahkan dan disetujui dalam forum lonto leok 

(musyawarah), maka tugas berikutnya adalah 

setiap tua panga (kepala suku) dari delapan (8) 

panga(suku) tesebut wajib menyampaikan hasil 

keputusan forum lonto leok(musyawarah) 

tersebut kepada seluruh anggota suku atau 

anggota klannya. Berhubung setiap tua 

panga(kepala dalam satu keturunan) 

merupakan perwakilan dari setiap 

panga(keturunan) yang diutus untuk mengikuti 

lonto leok(musyawarah) yang berlangsung di 

mbaru gendang (rumah adat) bersama  tua golo 

(kepala kampung). 

b. Tahap Pelaksanaan 

Pelaksanaan upacara roko molas poco 

(perarakan tiang agung) diawali dengan 

pencarian sebuah jenis  kayu di hutan  belantara 

yang dalam istilah adat Manggarai lebih 

dikenal dengan sebutan  haju worok. Haju 

artinya kayu, worok (besar dan kuat). Menurut 

Silvester Habut (55: tua golo), haju worok 

adalah sejenis kayu yang ukurannya sangat 

besar, kuat, lurus. Kayu jenis ini tidak tumbuh 

di sembarangan tempat tetapi hanya tumbuh di 

poco(hutan belantara). Dalam kepercayaan adat 

suku bangsa Manggarai, karena begitu kuat dan 

keras, kayu ini tidak akan termakan oleh rayap, 

bahkanketika terkena air secara terus menerus 

tidak akan lapuk, tetapi akan membuatnya 

semakin keras dan kuat.  

Hal ini terungkap dalam sebuah ungkapan 

atau syair adat Manggarai yaitu“ worok eta 

golo, pateng wa wae” artinya kayu worok 

tumbuh di gunung, kuat dan keras kalau di 

dalam air. Oleh karena itu, kayu jenis ini akan 

sangat cocok bila dijadikan siri bongkok mbaru 

gendang(tiang agung rumah adat) yang bisa 

bertahan selama puluhan bahkan ratusan tahun 

pada rumah adat sebagai simbol kekuatan dan 

persatuan sebuah kampung. Setelah kayu 

tersebut ditemukan, para tetua adat kembali ke 

kampung untuk menyampaikan berita gembira 

tersebut bahwa kayu yang akan dijadikan siri 

bongkok mbaru gendang (kayu tiang agung 

rumah adat) telah ditemukan. Sehingga para 

tetua adat dan seluruh warga kampung bisa 

bermusyawarah untuk menentukan kapan 

waktunya kayu tersebut dipotong.  

Setelah para tetua adat dan seluruh waga 

kampung bermusyawarah dan menentukan 

waktu, maka tiba waktunya untuk 

melaksanakan pemotongan kayu. Para tetua 

adat dan sebagian masyarakat berangkat ke 

hutan untuk melaksanakan poka haju 

(pemotongan kayu) tersebut. Alat-alat yang 

perlu dipersiapkan adalah cola (kapak) dan 

kope (parang). Sesampai di hutan, kayu 

tersebut tidak langsung dipotong atau ditebang, 

melainkan dibuat sebuah ritual terlebih dahulu 

yaitu ritual torok manuk (ungkapan mantra adat 

menggunakan ayam) sebelum kayu worok 



 Jurnal Sejarah, Volume 16, Nomor 1 Juni 2019 

(kayu besar dan kuat) itu ditebang atau 

dipotong. Alat dan bahan yang diperlukan 

dalam ritual ini adalah cola (kapak), kope 

(parang), serta sesajian berupa manuk lalong 

bakok (ayam jantan berbulu putih), tuak bakok 

(tuak putih) dan cepa (siri pinang). Setelah 

bahan-bahan tersebut tersedia maka seorang 

tetua adat menyampaikan torok manuk 

(ungkapan mantra adat menggunakan ayam). 

Menurut Donatus Ramba (78: tokoh adat), 

maksud dan tujuan dari torok manuk (ungkapan 

mantra adat menggunakan ayam) ini adalah 

berupa pemberitahuan kepada roh penunggu 

kayu dan kayu itu sendiri bahwa ia ditebang 

dengan tujuan tertentu sehingga selama 

pemotongan kayu akan berjalan dengan lancar 

tanpa halangan serta untuk menobatkan kepada 

kayu tersebut untuk menjadi molas poco (gadis 

dari hutan) yang nantinya akan menjadi siri 

bongkok (tiang agung) yang akan menjadi naga 

golo (roh penunggu kampung). Yang 

menyampaikan torok manuk(ungkapan mantra 

adat menggunakan ayam) ini adalah tua golo 

(kepala adat). Ungkapan atau syair-

syairnyasebagai berikut: 

“ denge hau haju worok, tara poka’m lami hau, 

ae hau kudut jadi bongkok mbaru mese, agu 

mbaru de naga golo. Tara poka’m lami hau, ae 

kudut ganti naga golo one golo ho’o”. 

Artinya: “dengarlah wahai engkau kayu worok 

(besar dan kuat), alasan kenapa kami menebang 

engkau, karena nanti kau akan menjadi siri 

bongkok (tiang agung dalam rumah adat), serta 

menjadi rumah bagi naga golo (roh penunggu 

kampung), alasan kami menebang engkau, 

karena kau akan menjadi naga golo (roh 

penunggu kampung) di kampung ini” Dengan 

disampaikanya ungkapan adat torok 

manuk(ungkapan mantra adat menggunakan 

ayam) ini, maka secara otomatis kayu yang 

ditebang tadi resmi menjadi sang molas 

poco(gadis dari gunung). Ungkapan torok 

manuk(ungkapan mantra adat menggunakan 

ayam) ini sebagai bentuk penobatan terhadap 

kayu tersebut menjadi molas poco (gadis dari 

gunung). Setelah ritualtorok manuk(ungkapan 

mantra adat menggunakan ayam) ini, proses 

penebangan dimulai. Penebangan pertama 

dimulai dengan menggunakan cola (kapak). 

Setelah itu baru dilanjutkan dengan 

menggunakan kope cenge (parang berbentuk 

lebar dan besar) sampai kayu  ini putus dan 

tumbang, lalu dilanjutkan dengan pembersihan 

ranting-ranting serta kulitnya. Pada saat 

penebangan kayu tersebut tidak diperbolehkan 

menggunakan alat pemotong modern seperti 

alat atau mesin sensor atau pun gergaji, karena 

alat-alat pemotong tersebut bukan bagian dari 

warisan leluhur masyarakat Manggarai, 

khususnya masyarakat Desa Compang Laho. 

Setelah kayu worok (kayu besar dan kuat) ini 

tumbang dan telah dibersihkan, kayu yang akan 

digunakan sebagai tiang agung atau tiang 

tengah atau dalam istilah Manggarai biasa 

disebut siri bongkokini diantar dengan cara 

dipikul menuju pa’ang beo(pintu gerbang 

kampung). Setelah tiang agung atau siri 

bongkok ini tiba di gerbang kampung, para 

tetua adat dan regu yang bertugas sebagai 

penjemput beserta seluruh warga kampung 

sudah menunggu kedatangan molas poco (gadis 

dari gunung) untuk melakukan penjemputan, 

dalam istilah Manggarai tiba mekaatau tuak 

tiba (terima tamu). Dalam ritus tiba mekaatau 

tuak tiba(terima tamu) ini merupakan bentuk 

ucapan selamat bagi tamu agung yang akan 

memasuki kampung tersebut sebagai bentuk 

penghormatan dan ucapan selamat datang 

seperti halnya penjemputan sang molas 

poco(gadis dari gunung) ini. Seorang 

perwakilan dari tetua adat yang telah ditunjuk 

menyampaikan torok(ungkapan adat) sebagai 

ungkapan selamat datang untuk sang molas 

poco(gadis dari gunung). Ungkapan berupa 

syair adatnya sebagai berikut:  

 “yo…. Ho’o cai dite ngasang anak rona molas 

poco. woko nenggo’o cai dite, neho tae dami,  

wan koe, eta’n tua, pa’ang olo ngaung musi, 

neho tendeng tuka mese, neho joreng tuka koe, 

ai kudut mai ba beka weki dami ite, ngong 

nggo’o kali ite ga, porong wake caler nggerwa, 

saung bembang ngger eta, lonto one beo kuwu 

hoo. Kudut beka agu buar kudut ami ata beo 

kuwu, landing toe reweng kanang lami ga, 

kepok…. Hoo tuak tiba dami” 



Gabriel Nua Sinu, Fransina A. Ndoen, Archileus K. Prisarto, Upacara 

Roko Molas Poco Dalam Masyarakat Suku Bangsa Manggarai Di Desa 

Compang Laho Kecamatan Poco Ranaka Kabupaten Manggarai Timur 
 

 
 

Artinya: “ya, kalian anak rona (keluarga 

pemberi istri) dari keluarga molas poco (gadis 

dari gunung) telah tiba di hadapan kami. 

Karena kalian telah datang, maka dari kami 

semua, dari anak-anak sampai orang tua, 

seluruh warga kampung, karena kedatangan 

kalian membawa rejeki dan keturunan bagi 

kami, oleh karena itu, semoga bisa tumbuh dan 

berkembang layaknya sebuah pohon yang 

tumbuh dengan subur untuk kampung ini , 

semoga dilimpahkan keturunan yang besar 

untuk kampung ini, tapi bukan sekedar omong 

kosong. Inilah tuak  tanda terima kasih dari 

kami”  

Maksud dari ungkapan yang terkandung dalam 

ungkapan adat di atas adalah yang pertama 

ucapan selamat datang dan ucapan terimakasih 

kepada molas poco (gadis dari gunung) dari 

seluruh warga kampung karena telah hadir dan 

datang membawa berkah dan rejeki berlimpah 

untuk seluruh warga kampung. Kedua, dengan 

lapang dada, seluruh warga dan seisi kampung 

menerima kedatangan sang molas poco (gadis 

dari gunung). Ketiga, berupa doa supaya 

seluruh warga kampung dan seisinya tetap 

diberikan rejeki yang berlimpah serta keturunan 

untuk kehidupan mereka. Setelah torok atau 

upacara penjemputan selesai, maka dimulailah 

upacara roko, yaitu roko molas poco.  

Sang molas poco (gadis dari gunung) ini diarak 

atau dipikul oleh puluhan warga kampung, 

dimulai dari pa’ang beo (gerbang kampung) 

dan berakhir sampai di depan mbaru gendang 

(rumah adat) yang baru akan dibangun. Tiang 

tengah atau tiang agung (siri bongkok) 

disimbolkan sebagai molas poco (gadis dari 

gunung). Oleh karena itu, seorang wanita 

remaja sebagai molas (gadis)  yang berpakaian 

adat lengkapduduk di pangkal kayu. Mengapa 

seorang gadis harus duduk di atas pangkal kayu 

tersebut? 

 Menurut Fransiskus Romot (60: tua teno), 

alasan seorang duduk di atas pangkal kayu 

karena secara simbolik kayu tersebut sudah 

dinobatkan sebagai molas poco (seorang gadis 

dari gunung) pada saat sebelum pemotongan 

kayu, sehingga seorang gadis harus duduk di 

atas pangkal kayu.Hal ini sangat berkaitan erat 

dengan sistem perkawinan adat Manggarai, 

dimana seorang gadis akan memijakkan 

kakinya pertama kali di kampung halaman sang 

suami harus diterima secara adat  dengan cara 

roko (perarakan) secara adat menuju mbaru 

gendang (rumah adat). Hal ini menandakan 

bahwa sang gadis sudah diterima dan secara 

sah sudah menjadi bagian dari warga kampung 

tersebut. Gadis yang duduk di pangkal kayu 

tersebut harus diambil dari keluarga anak rona 

(keluarga pemberi istri). Mengenai waktu 

pelaksanaanya, upacara roko molas poco 

(pengambilan, perarakan tiang agung) ini 

dilaksanakan pukul 09.00 WITA, alasanya 

karena waktu pada pagi hari, pikiran dan otak 

masih jernih serta fisik masih segar.Dengan 

dilaksanakan upacara rokomolas 

poco(pengambilan, perarakan tiang agung) 

tersebut, molas poco (gadis dari gunung) 

diterima secara sah dan siap menjadi bagian 

dari kampung tersebut dengan cara 

roko(perarakan) yaitu roko molas 

poco(pengambilan, perarakan tiang agung). 

Sepanjang halaman kampung (natas) para 

petugas berpakaian adat lengkap yang telah 

ditunjuk untuk memikul kayu atau tiang agung 

(siri bongkok) diikuti oleh seluruh warga 

kampung. Iringan gong dan gendang 

mengiringi perarakan sang molas poco(gadis 

dari gunung) disertai dengan lantunan ronda 

(nyanyian adat) roko molas poco(pengambilan, 

perarakan tiang agung). Ronda (nyanyian adat) 

roko molas poco(pengambilan, perarakan tiang 

agung) sebagai berikut: “ mai taung goo ooo, 

lawa mai taung............ ooo mai rokomolas 

poco mai taung ga………oo roko molas poco, 

oo rewung kole lee”  

Artinya: “datanglah, semua warga kampung, 

datanglah, mari kita mengarak sang gadis dari 

gunung, datanglah......... oh gadis dari gunung, 

oh awan kembalilah” 

Maksud dari syair lagu adat di atas adalah 

berupa ajakan kepada seluruh warga kampung 

untuk bersama-sama ikut serta dalam upacara 



 Jurnal Sejarah, Volume 16, Nomor 1 Juni 2019 

roko molas poco(perarakan tiang agung) serta 

permohonan kepada roh penunggu hutan 

tempat kayu tersebut tumbuh tidak 

mengganggu dan mengikuti kayu tersebut 

sampai di kampung. 

Lantunan ronda (nyanyian adat) pada upacara 

roko molas poco (perarakan tiang agung) 

dinyanyikan berulang kali serta iringan gong 

dan gendang tetap berlangsung sampai sang 

molas poco(gadis dari gunung) ini tiba di depan 

rumah adat baru yang mau dibangun. Setelah  

rombongan peserta roko molas poco(perarakan 

tiang agung) tiba di depan rumah adat atau 

mbaru gendang, sang molas poco (gadis dari 

gunung) akan diletakkan di tanah dan seorang 

gadis yang tadinya duduk di pangkal kayu 

turun untuk melakukan sebuah ritual yaitu 

gerep ruha (memecahkan telur dengan cara 

diinjak).  

Menurut Thomas Obas (74: tua adat), gerep 

ruha adalah ritual memecahkan telur dengan 

cara diinjak. Ritual ini dilaksanakan di depan 

pintu rumah adat. Sebuah telur ayam kampung 

akan diletakkan di tanah yang beralaskan daun 

sirih. Sebelum sang gadis memecahkan telur 

tersebut, sebuah syair adat disampaikan oleh 

tua adat.Syairnya sebagai berikut: 

“natas bate labar, mbaru bate kaeng’m, uma 

bate duat’m, wejang wae bate teku” 

 Artinya: “halaman kampung tempat bermain, 

rumah sebagai tempat tinggal, ladang tempat 

bekerja, pancuran tempat untuk timbah air” 

 Maksud dari ungkapan di atas adalah 

pengukuhan secara adat bahwa sang molas 

poco (gadis dari gunung) resmi menjadi 

anggota baru di dalam kampung dan akan 

mengikuti segala tatanan kehidupan serta adat 

istiadat di kampung yang baru. 

Setelah penyampaian ungkapan adat tersebut 

disampaikan, barulah sang gadis menginjak 

telur yang telah diletakkan di tanah. Lalu, sang 

gadis beranjak masuk ke dalam rumah adat 

bersama para rombongan tetua adat. Sedangkan 

warga kampung yang lain ikut menyaksikan 

dari luar rumah adat dan di halaman kampung. 

Di dalam rumah adat, akan dilaksanakan 

sebuah ritual adat yang namanya pentar pitak 

koso lo’o capu napung. Dalam ritual pentar 

pitak ini dibutuhkan seekor ayam dan seekor 

babi untuk disembelih sebagai korban serta 

tuak bakok(tuak putih) dan cepa (sirih pinang). 

Sebelum ayam dan babi  tersebut disembelih, 

seorang tetua adat akan menyampaikan 

ungkapan adat yang dalam istilah adatnya 

renge ela pentar pitak(sembelih babi untuk 

membersihkan lumpur). Syair adatnya sebagai 

berikut: 

 “hau natas bate labar neka manga babangm 

hau ai anak bara’m, hau ngasang wejang wae 

neka manga nggae’eng’m hau ae anak 

paengm, nenggitu kole hau ngasang naga 

mbaru neka manga ngga’ut’m hau ae anak de 

hau de ata lonto cama agu hau one mai mbaru 

ho’o. ngong nggo’o wi kali ga, anak molas 

hoo, melo kaeng beo’n hia ta neka manga ba 

ce’ebeo dami, kudut mei beka gu buar muing 

hiace’e beo dami. Ho’o keta de manuk adak 

pentar pitak. Ngong manuk keta laing tu’ung 

de hau ngasang manuk, becur pesu penong kilo 

di’a urat.” 

 Artinya: “engkau kampung halaman tempat 

bermain janganlah engkau curiga karena ini 

adalah anakmu juga, engkau pancuran sebagai 

tempat untuk menimbah air janganlah engkau 

marah karena ini adalah anakmu juga, begitu 

pula engkau roh penunggu rumah jangan pula 

engkau marah karena anak ini akan tinggal 

bersamamu di rumah ini. Oleh karena itu, gadis 

ini, segala sesuatu dari kampung halamanya, 

tidak boleh masuk di kampung ini, karena dia 

datang untuk membawa keturunan di kampung 

kami. Inilah ayam untuk membersihkan 

lumpur. Inilah ayam dengan empedu yang 

besar” 

Maksud dari ungkapan adat di atas adalah yang 

pertama berupa doa kepada naga beo (roh 

penunggu kampung) supaya sang molas poco 

(gadis dari gunung) ini diterima untuk menjadi 

anggota baru di dalam kampung dan dijauhkan 



Gabriel Nua Sinu, Fransina A. Ndoen, Archileus K. Prisarto, Upacara 

Roko Molas Poco Dalam Masyarakat Suku Bangsa Manggarai Di Desa 

Compang Laho Kecamatan Poco Ranaka Kabupaten Manggarai Timur 
 

 
 

dari segala bahaya yang akan mengancam 

dirinya. Berdirinya sebuah kampung tak 

terlepas dari empat hal pokok yaitu rumah 

tempat tinggal, halaman kampung tempat 

bermain, ladang tempat bekerja dan sumber air 

minum atau air bersih. Kedua, molas 

poco(gadis dari gunung) ini secara rohani akan 

dibersihkan secara adat sehingga sang molas 

poco (gadis dari gunung)  akan bersih dari 

segala keterikatanya dengan keluarga asalnya 

dan resmi masuk dalam lingkaran adat istiadat 

di kampung yang baru. 

c. Penutup 

 Bagian terakhir dari upacara roko molas poco 

(perarakan tiang agung) ini  adalah pemasangan 

sang molas poco (gadis dari gunung) menjadi 

siri bongkok (tiang agung). Setelah ritual poka 

haju (menebang) sampai pada ritual pentar 

pitak (membersihkan lumpur) selesai, maka 

tahap selanjutnya adalah pemasangan kayu 

menjadi siri bongkok (tiang agung) mbaru 

gendang (rumah adat). Siri bongkok (tiang 

agung) ini dipasang atau didirikan secara 

vertikal di tengah rumah adat yang secara fisik 

berbentuk kerucut. Siri bongkok (tiang agung)  

ini dipasang secara vertikal tujuannya supaya 

bisa menjadi tumpuan dari kayu-kayu dari 

setiap lini. Dengan terpasangnya kayu tersebut 

maka secara resmi sudah menjadi siri bongkok 

(tiang agung) yang melambangkan kedudukan 

dari naga beo (roh penunggu kampung) di 

dalam rumah adat. 

 Nilai-nilai yang Terkandung dalam Upacara 

Roko Molas Poco 

 

a. Persatuan 

Wujud persatuan dan kesatuan dalam hal ini 

adalah mengenai segala persiapan untuk 

kesuksesan acara sebelum acara berlangsung, 

keterlibatan dalam acara sampai pada acara 

berakhir. Jangan sampai ada sikap atau perilaku 

serta perkataan sepihak, karena hal seperti ini 

dapat memecah-belah warga kampung dan 

menghancurkan segala rencana yang sudah 

dibuat bersama. Hal ini terbukti dalam syair 

ronda (nyanyian adat) roko molas 

poco(pengambilan, perarakan tiang agung) 

sebagai berikut: mai taung goo ooo, lawa mai 

taung............ ooo mai roko molas poco mai 

taung ga………oo roko molas poco, oo rewung 

kole lee (datanglah, semua warga kampung. 

Datanglah, mari kita mengarak “sang gadis” 

dari gunung, datanglah.........oh “gadis dari 

gunung”, oh awan kembalilah). Dalam syair 

lagu adat ini mengandung sebuah ajakan bagi 

seluruh warga kampung untuk bersama-sama 

dan bersatu untuk melakukan perarakan serta 

menerima kedatangan molas poco (gadis dari 

gunung). Selain itu terdapat lonto leok 

(musyawarah) dalam persiapan sebelum 

pelaksanaan upacara adat yang mencerminkan 

sebuah persatuan dan kekompakan. 

  Persatuan juga bukan hanya berlaku pada 

saat upacara roko molas poco (perarakan tiang 

agung) saja, tetapi harus berlaku untuk 

kehidupan sehari-hari dari warga kampung, 

baik itu dalam kehidupan berkeluarga maupun 

kehidupan sosial bermasyarakat. Hal ini 

tercermin dalam posisi siri bongkok (tiang 

agung) dalam rumah adat dimana kedelapan (8) 

pilar penyanggah atap rumah adat selalu dibuat 

bertumpuh pada satu titik yaitu ujung atas tiang 

agung atau siri bongkok (tiang agung) dan 

membentuk kerucut. Hal ini mencerminkan 

persatuan dari delapan (8) panga (suku) 

tersebut dalam kehidupan kampung. Persatuan 

tersebut yang memperkokoh kebersamaan 

dalam kampung serta keharmonisan dalam 

hidup bermasyarakat. 

b. Musyawarah dan mufakat 

Untuk mencapai sebuah solusi atau jalan keluar 

dari sebuah masalah. Begitu pula dalam 

kehidupan masyarakat Desa Compang Laho. 

Ketika menyongsong sebuah acara adat dalam 

kampung, pasti didahului oleh sebuah 

persiapan yang matang. Misalnya 

menyongsong upacara adat roko molas 

poco(perarakan tiang agung). Persiapan ini 

dalam rangka menyusun rencana kegiatan, dan 

juga mengenai persiapan-persiapan lain 

menyangkut kelangsungan acara. Oleh karena 

itu dibutuhkan sebuah musyawarah untuk 

menyatukan segala ide yang berkaitan dengan 

kesuksesan acara. Maka dari itu, dibuatlah 

sebuah musyawarah yang dipimpin langsung 



 Jurnal Sejarah, Volume 16, Nomor 1 Juni 2019 

oleh kepala adat dan kepala kampung.Menurut 

Silvester Habut (55: tua golo), sebelum 

pelaksanaan upacara roko molas poco 

(perarakan tiang agung) dilaksanakan lonto 

leok (musyawarah) supaya ca nai (satu hati) 

untuk menyusun segala rencana yang berkaitan 

dengan upacara adat. Musyawarah ini 

berlangsung di mbaru gendang (rumah adat). 

Hal ini tak terlepas dari fungsi rumah adat yaitu 

sebagai sarana atau tempat untuk berkumpul 

untuk membicarakan sebuah masalah, di 

samping fungsi rumah adat sebagai tempat 

berlangsungnya sebuah acara adat. Mbaru 

gendang (rumah adat) Manggarai yang 

berbentuk kerucut dengan lantai yang 

berbentuk bundar dan di tengah-tengah terdapat 

siri bongkok (tiang agung) yang berdiri secara 

vertikal. Di dalam rumah adat, orang akan 

duduk membentuk lingkaran (misalnya ketika 

musyawarah) dengan tiang agung berada di 

tengah-tengah. Dalam hal bermusyawarah, di 

situlah kita duduk bersama untuk 

membicarakan atau memecahkan sebuah 

masalah dan menyatuhkan segala ide yang 

berbeda-beda sehingga bisa menghasilkan 

sebuah jalan keluar atau pun kesepakatan 

bersama. 

c. Religius dan ketuhanan 

Secara universal, kebudayaan memiliki tujuh 

unsur utama yaitu bahasa, sistem pengetahuan, 

sistem kemasyarakatan atau organisasi sosial, 

sistem peralatan hidup dan teknologi, sistem 

mata pencaharian hidup, sistem religi dan 

upacara keagamaan dan kesenian. Dari 7 unsur 

bebudayaan tersebut, adat istiadat termasuk 

dalam sistem religi dan upacara keagamaan. 

Hal ini berkaitan erat dengan hal-hal yang 

dianggap suci dan memiliki kekuatan yang 

lebih besar di luar kekuatan manusia biasa 

misalnya arwah nenek moyang dan Tuhan. 

Upacara adat roko molas poco (perarakan tiang 

agung) merupakan sebuah upacara adat yang 

memiliki nilai religius. Seperti yang kita 

ketahui, acara adat adalah suatu bentuk 

komunikasi antara manusia dengan leluhur 

bahkan Tuhan. Seperti halnya roko molas poco 

(perarakan tiang agung), terdapat beberapa 

ungkapan adat (torok) yang memiliki nilai 

sakral. Ungkapan-ungkapan adat berupa go’et 

(peribahasa) tersebut bukan hanya sekedar 

diucapkan, tetapi memiliki nilai penting berupa 

doa-doa, harapan serta rasa syukur yang 

ditujukan kepada arwah-arwah leluhur 

kampung bahkan kepada Tuhan. Contonya: 

porong wake caler nggerwa, saung bembang 

ngger eta (artinya: semoga bisa tumbuh dan 

berkembang layakya sebuah pohon yang 

tumbuh dengan subur). Di sinilah letak dari 

sebuah nilai religius dari upacara roko molas 

poco tersebut. Selain itu, posisi siri bongkok 

(tiang agung) dalam rumah adat Manggarai 

pada umumnya, dan pada rumah adat di Desa 

Compang Laho pada khususnya di letakkan di 

tengah-tengah rumah adat secara vertikal. Jika 

dilihat dari posisi vertikal tersebut, bisa 

dimaknai sebagai hubungan Tuhan yang 

memiliki kekuatan yang lebih besar dengan 

manusia biasa. 

d. Gotong royong 

Ketika kayu tiang agung dipikul sepanjang 

halaman kampung, tiang agung tersebut dipikul 

oleh puluhan orang secara bersama-sama. 

Mengingat kayu tersebut memiliki ukuran yang 

sangat panjang dan memiliki bobot yang sangat 

besar, tidak memungkinkan hanya bisa dipikul 

oleh satu atau dua orang saja.  

Di situlah kita bisa melihat bahwa nilai 

gotong royong sangatlah penting dalam 

kehidupan bermasyarakat. Gotong royong 

sebagai bentuk kerja sama yang sangat tepat 

dan baik untuk dipertahankan dalam kehidupan 

bermasyarakat, mengingat cara kerja gotong 

royong bisa memudahkan sebuah pekerjaan 

berat yang sangat tidak mungkin untuk bisa 

diselesaikan secara individu. 

e. Seni dan estetika 

  Dalam proses pelaksanaan upacara roko 

molas poco (perarakan tiang agung) terdapat 

ungkapan-ungkapan adat atau mantra-mantra 

berupa go’et (peribahasa). Dalam peribahasa-

peribahasa adat tersebut terdapat unsur seni 

yang akan menghasilkan sebuah keindahan 

yang enak didengar. Contoh dari 

goet(peribahasa) tersebut seperti wan koe, eta’n 

tua, pa’ang olo ngaung musi (artinya: seluruh 

warga kampung, baik itu mulai dari anak-anak 



Gabriel Nua Sinu, Fransina A. Ndoen, Archileus K. Prisarto, Upacara 

Roko Molas Poco Dalam Masyarakat Suku Bangsa Manggarai Di Desa 

Compang Laho Kecamatan Poco Ranaka Kabupaten Manggarai Timur 
 

 
 

kecil sampai pada orang tua),porong wake 

caler nggerwa, saung bembang ngger eta 

(artinya: semoga bisa tumbuh dan berkembang 

layakya sebuah pohon yang tumbuh dengan 

subur). 

B. Pembahasan 

  Pada bagian ini, peneliti mencoba mengkaji 

atau membahas hasil penelitian ini dengan 

beberapa teori yang relevan dengan kajian 

penelitian. Teori-teori atau konsep-konsep yang 

dikaji adalah konsep-konsep atau teori-teori 

yang relevan berkaitan dengan proses 

pelaksanaan dan niali-nilai yang terkandung 

dalam upacara adat roko molas poco (perarakan 

tiang agung). 

 Koentjaraningrat (2002:180-181) mengatakan 

bahwa budaya atau kebudayaan berasal dari 

bahasa Sansekerta yaitu buddhayah, yang 

merupakan bentuk jamak dari buddhi (budi 

atau akal) diartikan sebagai hal-hal yang 

berkaitan dengan budi dan akal manusia. Dari 

pengertian di atas menunjukkan bahwa ide atau 

pemikiran memiliki peranan penting dalam hal 

terciptanya sebuah kebudayaan. Dari hasil ide 

atau pemikiran manusia tersebut kemudian 

dituangkan dalam berbagai wujud baik itu 

dalam wujud pola perilaku manusia maupun 

dalam wujud benda hasil kebudayaan. Salah 

satu dari wujud kebudayaan tersebut adalah 

upacara roko molas poco (perarakan tiang 

agung). Upacara roko molas poco (perarakan 

tiang agung) adalah sebuah wujud kebudayaan 

yang dihasilkan dari ide atau buah pikiran 

manusia yang diciptakan untuk kebutuhan 

manusia itu sendiri. Tiang agung rumah adat 

(siri bongkok) dianggap sebagai tiang yang 

paling sakral dalam rumah adat yang dianggap 

sebagai naga golo (roh penunggu kampung). 

Oleh karena itu, tiang agung tidak langsung 

dipotong dan dipasang begitu saja tetapi harus 

melalui sebuah upacara adat yang sakral pula. 

Oleh karena itu, dibuatlah sebuah upacara adat 

untuk mengambil serta mengarak tiang agung 

ini sebagai sebuah bentuk penghargaan dan 

penghormatan atas kesakralannya. 

Koentjaraningrat (2008:2) menyatakan bahwa 

unsur-unsur kebudayaan universal yang 

dimiliki oleh manusia adalah: 1) Religi dan 

upacara keagamaan, 2) Organisasi 

kemasyarakatan,3) Sistem pengetahuan, 4) 

Kesenian, 5) Bahasa, 6) Sistem mata 

pencaharian, 7) Sistem teknologi dan peralatan. 

Dari tujuh (7) unsur kebudayaan di atas, salah 

satu unsur yang disoroti dan adanya kaitan 

dengan upacara roko molas poco (perarakan 

tiang agung) adalah unsur kebudayaan religi 

dan upacara. Upacara roko molas poco 

(perarakan tiang agung) merupakan bagian 

terpenting dari sebuah unsur kebudayaan yaitu 

unsur religius dan upacara keagamaan, karena 

upacara roko molas poco (perarakan tiang 

agung) memiliki proses-proses upacara yang 

religius dan sakral.  

 Anonimous (1981:2) menyatakan unsur-unsur 

yang terkandung dalam setiap penyelenggaraan 

upacara pada umumnya meliputi: 1) nama 

upacara, 2) maksud dan tujuan upacara, 3) 

waktu penyenggaraan upacara, 4) tempat 

penyelenggaraan upacara, 5) penyelenggara 

teknis upacara, 6) pihak yang terlibat dalam 

upacara, 7) makna atau nilai yang terkandung 

dalam upacara. Dalam upacara roko molas 

poco (perarakan tiang agung) telah memenuhi 

semua unsur yang telah disebutkan di atas. 

Nama upacaranya adalah upacara roko molas 

poco (perarakan tiang agung). Maksud dan 

tujuan upacara adalah untuk mengambil, 

menjemput, dan mengarak tiang agung (siri 

bongkok) yang merupakan salah satu bagian 

yang paling utama dan paling sakral dalam 

sebuah rumah adat, dimana tiang agung ini 

nantinya menjadi simbol naga golo(roh 

penunggu kampung) dan pembawa 

ces(kesejukan) bagi warga kampung. Waktu 

pelaksanaanya adalah pada saat pembangunan 

rumah adat yang baru dan tempat 

pelaksanaanya adalah di halaman kampung. 

Penyelenggara acara adalah tua golo (kepala 

kampung) dan tua teno (kepala tanah ulayat), 

tetua adat dan didukung oleh seluruh warga 

kampung. Pihak yang terlibat dalam upacara 

adalah tua golo (kepala kampung), tua teno 

(kepala tanah ulayat), tua panga (kepala suku 

atau keturunan), tamu undangan (dari kampung 



 Jurnal Sejarah, Volume 16, Nomor 1 Juni 2019 

tetangga) dan pa’ang olo ngaung musi (seluruh 

warga kampung). Makna atau nilai yang 

terkandung dalam upacara roko molas poco 

(perarakan tiang agung) adalah persatuan, 

musyawarah dan mufakat, religius dan 

ketuhanan, gotong royong serta nilai seni dan 

estetika.  

 Setiadi dkk (2011:37) mengemukakan bahwa 

masyarakat adalah sekelompok manusia yang 

bertempat tinggal didaerah tertentu dalam 

waktu yang relatif lama, memiliki norma-

norma yang mengatur kehidupannya menuju 

tujuan yang dicita-citakan bersama dan di 

tempat tersebut anggota-anggotanya melakukan 

regenerasi. Upacara roko molas poco(perarakan 

tiang agung) bukan merupakan sebuah upacara 

yang diselenggarakan perorangan atau individu 

tetapi dilakukan secara bersama-sama seluruh 

warga kampung. Oleh karena itu, upacara roko 

molas poco(perarakan tiang agung) 

dilaksanakan oleh seluruh masyarakat sebagai 

sebuah kewajiban dalam membangun sebuah 

rumah adat yang baru, mengingat rumah adat 

tersebut bukanlah rumah adat milik 

perseorangan atau individu tetapi milik 

bersama seluruh masyarakat dalam suatu golo 

(kampung).  

 Mbete dkk (2006:32) mengatakan dari aspek 

religius, rumah adat merupakan tempat 

dilakukannya upacara-upacara adat yang 

bersifat religius dan sakral. Pelaksanaan 

upacara roko molas poco(perarakan tiang 

agung) tidak terlepas dari mbaru gendang 

(rumah adat) yang bersifat religius dan sakral. 

Begitu pula dengan keberadaan tiang agung 

(siri bongkok) yang merupakan salah satu 

bagian yang paling utama dan paling sakral 

dalam sebuah rumah adat, dimana tiang agung 

ini nantinya menjadi simbol naga golo(roh 

penunggu kampung) dan pembawa 

ces(kesejukan) bagi warga kampung. Oleh 

karena kesakralan dari mbaru gendang (rumah 

adat) dan siri bongkok (tiang agung) itu, maka 

dibuatlah upacara adat yang sakral pula yaitu 

upacara adat roko molas poco(perarakan tiang 

agung). 

 Kolip (2011:37) mengemukakan bahwa 

masyarakat adalah sekelompok manusia yang 

bertempat tinggal didaerah tertentu dalam 

waktu yang relatif lama, memiliki norma-

norma yang mengatur kehidupannya menuju 

tujuan yang dicita-citakan bersama dan di 

tempat tersebut anggota-anggotanya melakukan 

regenerasi. Sebagai sebuah kelompok atau 

perkumpulan manusia yang tinggal bersama 

dalam kurun waktu yang relatif lama, 

masyarakat memiliki kebudayaan berupa 

upacara-upacara adat dan nilai serta norma 

yang berlaku di masyarakat. Dari upacara-

upacara adat tersebut terdapat nilai-nilai moral 

atau norma yang bisa dipetik yang bisa 

dijadikan pedoman hidup dalam kehidupan 

individu, keluarga maupun masyarakat. Begitu 

pula dengan upacara roko molas poco 

(perarakan tiang agung), terdapat beberapa nilai 

moral yang terkandung di dalam upacara 

tersebut. Nilai-nilai moral tersebut antara lain: 

nilai persatuan, nilai musyawarah dan mufakat, 

nilai religius dan nilai ketuhanan, nilai gotong 

royong serta nilai seni dan estetika. Nilai-nilai 

moral inilah yang bisa kita petik dari upacara 

roko molas poco (perarakan tiang agung) 

sebagai pedoman dalam kehidupan individu, 

keluarga maupun sosial masyarakat. 

A. Kesimpulan 

  1. Masyarakat suku bangsa Manggarai, 

khususnya masyarakat Desa Compang Laho di 

Kecamatan Poco Ranaka Kabupaten Manggarai 

Timur masih menjunjung tinggi dan 

melaksanakan adat istiadat warisan nenek 

moyangnya berupa pelaksanaan upacara roko 

molas poco (perarakan tiang agung).Roko 

molas poco (perarakan tiang agung) merupakan 

upacara penjemputan, pengambilan serta 

perarakan seorang gadis dari hutan. Seorang 

gadis dari hutan ini menyimbolkan kayu besar 

yang diambil dari hutan untuk digunakan 

sebagai siri bongkok (tiang agung) mbaru 

gendang (rumah adat). Oleh karena itu, untuk 

pengambilan kayu tiang agung dari hutan harus 

melalui upacara roko molas poco(perarakan 

tiang agung). Sebelum upacara roko molas 

poco (perarakan tiang agung) dilaksanakan, 

terlebih dahulu harus melalui musyawarah  

menyiapkan diri secara matang demi 

kesuksesan serta keberhasilan upacara sehingga 



Gabriel Nua Sinu, Fransina A. Ndoen, Archileus K. Prisarto, Upacara 

Roko Molas Poco Dalam Masyarakat Suku Bangsa Manggarai Di Desa 

Compang Laho Kecamatan Poco Ranaka Kabupaten Manggarai Timur 
 

 
 

pelaksanaan upacara tersebut berjalan dengan 

lancar. Setelah tahap persiapan selesai, maka 

masuk pada tahap pelaksanaan upacara, dimana 

diawali dengan upacara pemotongan kayu. 

Setelah dipotong, kayu tersebut dipikul ke 

pa’ang beo (halaman kampung). Tahap 

berikutnya adalah upacara tiba meka (terima 

tamu) sebagai bentuk ucapan selamat datang 

kepada molas poco (gadis dari gunung). Tahap 

berikutnya adalah upacara roko (perarakan), 

dimana molas poco (gadis dari gunung) diarak 

menuju mbaru gendang(rumah adat). Setelah 

sampai di depan rumah adat, maka rutual 

selanjutnya adalah gerep ruha (memecahkan 

telur dengan cara diinjak), dimana molas poco 

(gadis dari gunung) resmi menjadi anggota 

baru di dalam kampung dan akan mengikuti 

segala tatanan kehidupan serta adat istiadat di 

kampung yang baru. Tahap berikutnya adalah 

ritual pentar pitak (membersihkan 

lumpur)dimanamolas poco(gadis dari gunung) 

akan bersih dari segala keterikatanya dengan 

keluarga asalnya dan resmi masuk dalam 

lingkaran adat istiadat di kampung yang baru. 

Dan tahap yang terakhir adalah memasang 

molas poco(gadis dari gunung) di tengah rumah 

adat dan menjadikanya sebagai siri bongkok 

(tiang agung). 2. Nilai-nilai yang terkandung 

dalam upacara roko molas poco (perarakan 

tiang agung) adalah nilai persatuan, nilai 

musyawarah dan mufakat, nilai religius dan 

nilai ketuhanan, nilai gotong royong serta nilai 

seni dan estetika. 

 B. Saran  

 Penulis menyarankan kepada: 

1. Masyarakat Dusun Kuwu dan Desa 

Compang Laho 

 Penulis menyarankan kepada masyarakat Desa 

Compang Laho, khususnya untuk generasi 

penerus supaya bisa belajar serta 

mempertahankan keaslian dari upacara roko 

molas poco(perarakan tiang agung), sehingga 

upacara ini tidak hilang atau lenyap ditelan 

waktu. 

2. Tua adat 

 Penulis menyarankan kepada tua adat untuk 

memberi pengetahuan yang mereka miliki 

mengenai upacara roko molas poco (perarakan 

tiang agung)sebagai bentuk warisan budaya 

kepada generasi muda sehingga upacara roko 

molas poco (perarakan tiang agung) ini tetap 

melekat dalam setiap generasi. 

3. Pemerintah 

Penulis menyarankan kepada 

pemerintah daerah melalui Dinas Pendidikan 

Pemuda dan Olahraga untuk memasukkan 

upacara roko molas poco (perarakan tiang 

agung) sebagai bagian dari mata pelajaran 

Muatan Lokal di sekolah-sekolah sebagai 

bentuk upaya pelestarian budaya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Anonimous. 1981. Proyek Penelitian dan 

 Pencatatan Kebudayaan Daerah NTT.

 Jakarta: Proyek Inventaris dan 

 Dokumen Kebudayaan. 

Budhisantoso, S. 1984. Analisis kebudayaan no 

 II. Jakarta: Depdikbud. 

Dagur, Antony Bagul. 2008. Budaya Daerah 

dalam Konteks Komunikasi. Ende: 

Nusa Indah. 

Depdikbud. 1983. Adat dan upacara 

perkawinan Daerah Nusa Tenggara 

Timur. Jakarta:Proyek Inventaris dan 

Dokumen Kebudayaan. 

Dhavamony, Mariasuasi. 1995. Fenomenologi 

agama. Yogyakarta: Kanisius. 

 Harsojo. 1999. Pengantar    

 Antropologi.Bandung: Putra A Badin. 

Iskandar, M. 2008. Metodologi Penelitian 

Pendidikan dan sosial (Kualitatif dan 

Kuantitatif)Jakarta: Gang Perss (GP 

Perss). 

Jatman, Darmanto.1993. Sekitar Masalah 

Kebudayaan. Bandung: Paradigma. 

Kaelan, H. 2012. Metode Penelitian Kualitatif 

Interdisipliner. Yogyakarta: Paradigma. 



 Jurnal Sejarah, Volume 16, Nomor 1 Juni 2019 

Koentjaraningrat. 2008.Manusia dan 

Kebudayaan di Indonesia. Jakarta: 

Jabatan. 

 2002. Pengantar Ilmu Antropologi. 

Yogyakarta: Rhineka Cipta. 

Kusumawati, M Lili. 2007. Jejak Megalitik 

Arsitektur Tradisional Sumba. 

Yogyakarta: PT. Graha Ilmu. 

Masmuh, Abdullah. Faturrohman, Deden. 

Susilo, Joko. 2003. Agama Tradisional 

Potret Kearifan Hidup Masyarakat Dan 

Tengger. Yogyakarta: LkiS. 

Margono. 2005. Metode Penelitian pendidikan. 

Jakarta: Rineka Cipta. 

Mbete, Aron Meko. 2006. Khazanah Budaya 

Lio-ende. Jogjakarta: pustaka Laras 

Depdiknas Ende. 

Maleong, L.J. 2004. Metode penelitian 

kualitatif. Bandung: Rosada karya. 

Ranjabar, Jacobus. 2013. Sistem Sosial Budaya 

Indonesia. Bandung: Alfabet. 

Said, Abdul Azis. 2004. Simbolisme Unsur 

Visual rumah Tradisional Toraja. 

Yogyakarta: Pustaka Indah. 

Setiadi, Elly M dan Usman Kolip. 2011. 

Pengantar Sosiologi. Jakarta : Kencana. 

Soekanto, Soerjono. 1990. Sosiologi Suatu 

Pengantar. Jakarta: Yayasan Penerbit 

Universitas Indonesia. 

Sugiyono, Bagong dan Sutinah. 2008. Metode 

Penelitian Sosial. Jakarta: Kencana. 

Tefa, Sa’u, A. 2004. Menghargai Tradisi 

menghormati karya Manusia. Kupang-

Ntt: Cipta Kasih. 

 


